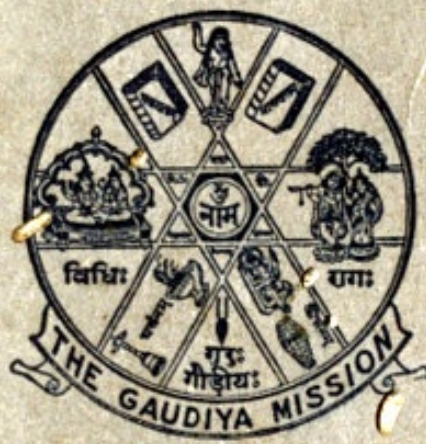


Acc No 128

# দক্ষেৰুত্তম্



শ্রীল-সচিদানন্দ-ভজ্জিবিমোহ-  
বিরচিতম্

শ্রীশ্রীগুরগৌরান্দো জয়তঃ

শ্রীগৌরজন-চিদ্বিলাস-  
শ্রীগুলি-ভক্তবিনোদ-ঠকুর-কৃত-

# দ্বিকেষ্টম্।

স্বফুর্তীকাসহিতঃ।

তদীয়প্রিয়শিষ্যবুর-  
শ্রামদ্ভক্তপ্রদীপ-তীর্থগোষ্মাগি-  
মহারাজেন

প্রতিশব্দাদ্য-বঙ্গামুবাদ-টাকামুবাদাদিসহিতঃ  
সম্পাদিতম্।



গৌড়ীয়-সম্পাদকেন  
শ্রীসুন্দরানন্দ-বিদ্যাবিনোদেন  
প্রকাশিতম্।

ଶ୍ରୀତ୍ରିଭକ୍ତିବିନୋଦ-ଆବିର୍ଭାବ-ତିଥି

ଗୋରାକ୍ଷ ୪୫୬, ୨୭ ହସ୍ତିକେଶ

ଖୃଷ୍ଟାବ୍ଦ ୧୯୪୨, ୨୨ ସେପ୍ଟେମ୍ବର

ବଞ୍ଚାବ୍ଦ ୧୩୪୯, ୫ ଆଶ୍ଵିନ

ପ୍ରାପ୍ତିଷ୍ଠାନ—

ଶ୍ରୀଚତୁର୍ବ୍ରତ, ପୋ: ଶ୍ରୀମାର୍ପୁର ( ନଦୀଯା ),

ଶ୍ରୀଘୋଗପିଠ-ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର, ପୋ: ଶ୍ରୀମାର୍ପୁର ( ନଦୀଯା )

ଏବଂ ଗୋଡ଼ିଆମିଶନେର ଅଗ୍ରାନ୍ତ ଶାଖାମର୍ତ୍ତ-ସମ୍ମହ ।

ମୁଦ୍ରାକର—ଶ୍ରୀରାମକୃଷ୍ଣ ପାଲ

ମଙ୍ଗୁଷା ପ୍ରିଣ୍ଟିଂ ଓ ପ୍ରାକ୍ଟିକ୍ସ୍, ଢାକା

শ্রীশ্রীগুরগৌরাঙ্গো জয়তঃ

## প্রকাশকের নিবেদন

শ্রীশ্রীগৌর-জন ও বিষ্ণুপাদ শ্রীশ্রীল সচিংদানন্দ ভক্তিবিনোদ ঠাকুর-মহাশয় ১৭৯৫ শকাব্দে ( ১২৮০ বঙ্গাব্দে, ১৮৭৩ খৃষ্টাব্দে ) ‘দত্তকৌস্তভ’-গ্রন্থ স্বরূপ একটি টীকার সহিত শ্রীপুরী-ধাঁমে রচনা করেন। ১২৭৯ বঙ্গাব্দে ( ১৮৭২ খৃষ্টাব্দে ) তিনি ‘বেদান্তাধিকরণ-মালা’-গ্রন্থ সংকলন করেন। তৎপরেই ‘দত্তকৌস্তভ’-গ্রন্থ রচিত হয়। স্বতরাং, এই গ্রন্থকে শ্রীল ঠাকুরের সংস্কৃতভাষ্য-একরূপ প্রাথমিক রচনা বলিয়া ধরা যাইতে পারে। এতৎ-প্রসঙ্গে তিনি তাঁহার ‘আচ্ছাচর্চিতে’ লিখিয়াছেন,—“পূরীতে রীতিমত গ্রন্থ পাঠ করিলাম। ‘শ্রীমদ্বাগবত’ শেষ করিয়া ( গজপতি শ্রীল প্রতাপরঞ্জের গ্রন্থাগার হইতে ) ‘ষট্ট-সন্দর্ভ’ নকল করিয়া লইয়া পড়িলাম। ‘শ্রীবলদ্বেবকৃতি’-‘শ্রীগোবিন্দভাষ্য’-বেদান্ত লিখিয়া লইয়া পড়িলাম। ‘শ্রীভক্তি-রসামৃতসিক্তি’ পড়িলাম। ‘শ্রীহরিভক্তি-কল্পতিকা’ লিখিয়া লইলাম। নিজে নিজে কিছু সংস্কৃত-রচনা করিতে লাগিলাম। ‘দত্তকৌস্তভ’-নামক সংস্কৃত-গ্রন্থ পূরীতেই রচনা কৰি। ‘শ্রীকৃষ্ণসংহিতা’র অনেক শ্লোকই সেই সময় রচনা করিব।” \*

‘দত্তকৌস্তভ’-গ্রন্থটি শ্রীল ঠাকুরের কৃতা টীকার সহিত পাঠ করিলে তাঁহার সহজ অতিমর্ত্য শাস্ত্র-সারগ্রাহিতার স্বৃষ্ট পরিচয় পাওয়া যায়।

\* শ্রীল ঠাকুরের ‘আচ্ছাচরিত’ ১৪০ পৃষ্ঠা

সাক্ষাং শ্রীগৌরশক্তির কৃপাবত্তার-ব্যতীত শ্রীকৃষ্ণতত্ত্ববিদ-গুরুপদাশয়ের লীলা করিবার পূর্বেই অখিলশাস্ত্রের সারগ্রাহিতায় এইরূপ অতিমন্ত্র্য অধিকার কখনই কেবল পাণ্ডিত্য ও মনীষার দ্বারা লভ্য হইতে পারে না। একটী বিশেষ-লীলার দ্বারাও শ্রীশ্রীজগন্নাথদেব এই সময়ই ইহা জ্ঞাপনপূর্বক তদানীন্তন ও ভাবি বৈষ্ণব-জগতের প্রতি অসামান্য কর্মণা প্রদর্শন করিয়াছেন। এই সময় শ্রীভক্তিবিনোদ ‘শ্রীজগন্নাথ-বন্ধন’ উদ্যানে ‘শ্রীভাগবত-সংসৎ’-নামে একটি বৈষ্ণবসভা স্থাপন করেন। মহান্ত শ্রীনারায়ণ-দাস, শ্রীমোহন-দাস, উত্তর-পার্শ্বমঠের মহান্তজী, শ্রীহরিহর-দাস প্রভৃতি পণ্ডিতগণ অনেকেই সেই সভায় যোগদান করিতেন। তখন ‘হাতৌ আখাড়া’র বাবাজী ‘কাঞ্চাধারী’ শ্রীরঘূনাথ-দাস মহাশয় শ্রীল ঠাকুরের প্রতিষ্ঠিত উক্ত সভায় অনেককেই যাইতে নিষেধ করিতে লাগিলেন। \*

কিন্তু, সন্ধিদিনের মধ্যেই শ্রীজগন্নাথদেবি উক্ত বাবাজী মহাশয়ের হৃদয়ে শ্রীল ভক্তিবিনোদের নিত্যসিদ্ধ অপ্রাকৃত সহজ-বৈষ্ণবত্ত্বের মহিমা স্ফুর্তি করাইলেন। তখন, বাবাজী মহাশয় শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদের সহিত বিশেষ দৃষ্টতা করিয়া বলেন যে,—বাহে দীক্ষিতের বেষ দেখিতে না পাইয়া তিনি ঠাকুরকে অবজ্ঞা করিয়াছিলেন; এজন্ত তাঁহার অপরাধ হইয়াছে। ঠাকুর কৃপাপূর্বক সেই অপরাধের ক্ষমা না করিলে শ্রীশ্রীজগন্নাথ-দেব তাঁহার প্রতি প্রসন্ন হইবেন না। তিনি এখন ঠাকুরের মহিমা বুঝিতে পারিয়াছেন।

‘কাঞ্চাধারী’ শ্রীরঘূনাথ-দাস মহাশয়ের দ্বারা শ্রীশ্রীজগন্নাথদেবের এই লীলার মধ্যে একদিকে যেন্নু শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদের নিত্যসিদ্ধ ভগবৎ-শক্তিত্বের পরিচয় পাওয়া যায়; অপরদিকে তাঁহার রচিত গ্রন্থ পাঠ করিলেও সুধৌগণের এই সত্ত্বেরই সুস্পষ্ট উপলক্ষি হয়।

\* শ্রীল ঠাকুরের ‘আস্ত্রচরিত’, ১৪১ পৃষ্ঠা।

নাস্তিক ও আধ্যক্ষিক ব্যক্তিগণও কিরণে প্রাকৃত অনর্থ-মল হইতে উদ্ধার লাভ করিয়া অপ্রাকৃত রাজ্যের সন্ধান পাইতে পারে, তাহার একটি ক্রম-বিশ্লেষণ সম্বন্ধ, অভিধেয় ও প্রয়োজন-তত্ত্বের বিচার-মূলে শ্রীল ভক্তিবিনোদ ‘দত্তকৌস্তব’-গ্রন্থে প্রদর্শন করিয়াছেন। শ্রীভগবৎকুপ-ব্যতীত নাস্তিকতা ও আধ্যক্ষিকতা দূর হইতে পারে না। ইহা, আত্মদৈন্য-ভরে শ্রীল ভক্তিবিনোদ এই গ্রন্থের উপক্রম-উপসংহারে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। কলির মল-দূরীকরণের উদ্দেশ্যে এই গ্রন্থ-রচনায় শ্রীচৈতন্য-দেবই গ্রন্থকারের হস্তে প্রেরণা দান করিয়াছেন। মানবের একান্ত প্রয়োজনীয় যে,—‘পরমতত্ত্ব’, তাহাই এই গ্রন্থের প্রতিপাদ্য বিষয়।

পরমেশ্বর, জীব, মায়া, জগৎ-প্রভৃতি বিষয়ে বহু মনীষী বহু নিবন্ধ রচনা করিয়াছেন ও করিতে পারেন; কিন্তু, শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদের মৌলিক ও স্ববৈজ্ঞানিক বিচারের অভূতপূর্ব বৈশিষ্ট্য ‘দত্তকৌস্তব’-গ্রন্থের মধ্যে স্বীকৃত হইয়াছে। আধুনিক যান্ত্রিকযুগ বং জড়-বৈজ্ঞানিক জগৎকেও সারগ্রাহিগণ কিভাবে অপ্রাকৃত-সেবার সহায়ক করিতে পারেন, তাহাও অতিসুন্দর ভাবে শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদ এই গ্রন্থে প্রদর্শন করিয়াছেন। ( ৩৯—৪৪ শ্লোক দ্রষ্টব্য ) ।

গ্রন্থের নামের তাৎপর্য উপসংহারে উক্ত হইয়াছে। ‘কৌস্তভেশ’ ভগবান् শ্রীকৃষ্ণ ‘অর্পিতাত্মা’ শ্রীল কেদারনাথ ভক্তিবিনোদ প্রভুকে যে সৎ-সিদ্ধান্ত-কৌস্তব প্রদান করিয়াছেন, তাহাই তিনি সারগ্রাহী বৈষ্ণব-গণকে এই গ্রন্থকারে দান করিয়াছেন। এই-স্থানে ‘দত্ত’-শব্দের তাৎপর্য—সমার্পিতাত্মা, যিনি আপনাকে শ্রীকৃষ্ণপদপন্থে সম্পূর্ণভাবে সমর্পণ করিয়াছেন, অথবা যিনি পরদুঃখদুঃখী আচার্যকূপে সর্বজীবের মঙ্গলের জন্য সংকীর্তন-যজ্ঞে আত্মাভূতি প্রদান করিয়াছেন। দত্তস্ত ( সমার্পিতাত্মনঃ ) [ প্রাপ্তঃ ] কৌস্তভঃ—দত্তকৌস্তভঃ। শাস্ত্রশব্দেন অভেদোপচারাঃ ক্লীবত্তঃ, অতঃ

‘দত্তকৌস্তবম্’। সমর্পিতাত্মা পুরুষ-কর্তৃক পুরুষোভ্যম শ্রীকৃষ্ণের নিকট হইতে শ্রীপুরুষোভ্যম-ক্ষেত্রে প্রাপ্ত যে কৌস্তব, তাহাই ‘দত্তকৌস্তব’। শাস্ত্রশব্দের সহিত অভিন্ন বিশেষণরূপে ব্যবহৃত হওয়ায় ক্লৌবলিঙ্গের প্রয়োগ।

শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদ বহু পূর্বে দেবনাগর অঙ্করে এই ‘দত্তকৌস্তব’- গ্রন্থ মুদ্রিত কৰিয়া প্রচার করেন। বহুদিন হইতে সেই গ্রন্থ দুষ্পাপ্য, এমন কি, লোকচক্ষুর অগোচর হইয়াছে। বর্তমান গৌড়ীয়-বৈষ্ণব-সম্প্রদায়েক-সংরক্ষক অশেষ-পরদৃঃখতুঃখী আচার্যবর্য ও বিষ্ণুপাদ শ্রীশ্রীল ভক্তিপ্রসাদ পুরীগোস্বামী ঠাকুরের অহৈতুকী কৃপায় জগতের অভাবনীয় দুর্দিনে, বিশ্বব্যাপী কলিকোলাহল ও ভোগত্যাগপর সজ্ঞর্মের যুগে, নাস্তিকতা ও আধ্যক্ষিকতার প্রবল-বন্ধা ও বাত্যার মধ্যেও শ্রীল ঠাকুরের রচিত এই অপূর্ব-গ্রন্থটি তাঁহার চতুরধিকশততম-বর্ষপূর্ণি-( ১০৪ তম ) আবির্ভাব-তিথিতে সর্বপ্রথম বঙ্গাশুরে মূলশ্লোক ও সংস্কৃত টীকার অন্বয় ও বঙ্গাশুবাদ, তথা শ্লোকসূচী ও গ্রন্থের প্রতিপাদ্য-বিষয়-সূচী প্রভৃতির সহিত ঠাকুরের শিষ্যবন্য পরমপূজনীয় শ্রীল ভক্তিপ্রদীপ তীর্থ গোস্বামি-মহারাজের সম্পাদকস্তৰে, প্রকাশিত হইল। ‘দত্তকৌস্তব’-সিদ্ধান্তসম্মতি সজ্জন-সুধীগণের চিন্তা আকর্ষণ করিবে, সন্দেহ নাই। ভক্তিপথের সাধকগণ এই অপ্রাকৃত মণি-শিরোমণির প্রভায় উন্নাসিত হইয়া শরণাগতির শোভায় আকৃষ্ট ও প্রিতির রাজ্য প্রবিষ্ট হইতে পারিবেন।

**শ্রীগৌড়ীয়মর্ঠ, কলিকাতা**

শ্রীশ্রীগোবর্জিন-পূজা-তিথি

১৬ দামোদর, ৪৫৬ শ্রীগোবর্জিন

২৩শে কার্ত্তিক, ১৩৪৯ বঙ্গাব্দ

৯ই নভেম্বর, ১৯৪২ খ্রিষ্টাব্দ

**শ্রীশ্রীগুরুবৈষ্ণব-কৃপালব্রহ্মার্থী**

**শ্রীমুন্দরানন্দদাস বিজ্ঞাবিনোদ**

## ‘দক্ষকোষ্ঠভে’র বিষয়-সূচী

| বিষয়                      | শ্লোকাঙ্ক | পত্রাঙ্ক |
|----------------------------|-----------|----------|
| ১। মঙ্গলাচরণ               | • ১-২০    | ১-২      |
| ২। গ্রহ-প্রয়োজন           | ৩-৭       | ২-৮      |
| ৩। গ্রহ-প্রণালী            | ৮         | ৯        |
| ৪। প্রমাণ-নিক্ষেপণ         | ৯-১২      | ১০-১৪    |
| ৫। অধিকারি-নির্ণয়         | ১৩-১৫     | ১৫-১৬    |
| ৬। অধিকার-ভেদ              | ১৬-২০     | ১৭-২০    |
| ৭। সম্বন্ধতত্ত্ব-পরিচয়    | ২১-২৫     | ২১-২৯    |
| ৮। অবতার-ক্রম              | ২৬        | ২৮-      |
| ৯। জীব-স্বরূপ              | ২৭-৩০     | ২৮-৩৪    |
| ১০। মায়া-স্বরূপ           | ৩১-৩৩     | ৩৫-৩৮    |
| ১১। ধ্যানাদ্বির যোগ্যতা    | ৩৪        | ৩৯       |
| ১২। ত্রি-তত্ত্বের সম্বন্ধ  | ৩৫-৩৬     | ৪০-৪১    |
| ১৩। শুক্রবৈরাগ্যের পরিহার  | ৩৭        | ৪১       |
| ১৪। পর-শাস্ত্রিলাভের উপায় | ৩৮-৪৫     | ৪২-৪৭    |
| ১৫। অভিধেয়তত্ত্ব-বিচার    | ৪৬        | ৪৮-৪৯    |
| ১৬। কর্ম-বিচার             | ৪৭-৫০     | ৫০-৫৫    |

| বিষয়                              | শ্লোকাংশ | পত্রাঙ্ক |
|------------------------------------|----------|----------|
| ১৭। জ্ঞান-বিচার                    | ৫১-৫৩    | ৫৬-৫৭    |
| ১৮। ভক্তির সংজ্ঞা                  | ৫৪       | ৫৭-৬১    |
| ১৯। ভগ্যসন্ধি-কর্মের অপ্রাকৃতত্ব   | ৫৫       | ৬২       |
| ২০। ভক্তির স্বরূপ                  | ৫৬-৫৯    | ৬২-৬৫    |
| ২১। কর্ম, জ্ঞান ও ভক্তির সমন্বয়   | ৬০-৬২    | ৬৬-৬৯    |
| ২২। প্রয়োজন-বিচার                 | ৬৩-৬৫    | ৭০-৭১    |
| ২৩। ভুক্তি ও মুক্তির সাধকালুগামিতা | ৬৬       | ৭২-৭৩    |
| ২৪। প্রৌতি-লক্ষণ                   | ৬৭-৭০    | ৭৪-৭৮    |
| ২৫। আশ্রয়-তত্ত্ব                  | ৭১-৭৪    | ৭৯-৮৩    |
| ২৬। সমাধি-তত্ত্ব                   | ৭৫-৭৮    | ৮৪-৮৯    |
| ২৭। জগতে শ্রীকৃষ্ণের পরিচয়        | ৭৯-৮৩    | ৯০-৯২    |
| ২৮। জীবের প্রাপ্য-সাধন             | ৮৪-৯৬    | ৯৩-১০৩   |
| ২৯। গ্রন্থাবিভাব-বিবরণ             | ৯৭-১০১   | ১০৪-১০৭  |
| ৩০। গ্রন্থ সমর্পণ                  | ক-খ      | ১১৮-১০৯  |
| ৩১। গ্রন্থ রচনা-কাল                | •        | ১১০      |



শ্রীশ্রীগুরগৌরাঙ্গো জয়তঃ

## বর্ণনুক্রমে শ্লোক-সূচী ।

(প্রথম ও তৃতীয় চরণ)

[ শ্লোকের পার্শ্ববর্তী সংখ্যাদ্বয়ের মধ্যে প্রথমটি শ্লোকসংখ্যা  
এবং দ্বিতীয়টি পত্রাঙ্ক ]

|                    |        |                      |         |
|--------------------|--------|----------------------|---------|
| অথগুং তদ্বৃহত্বম্  | ৭৮     | অসচিক্ষাবিমৃচ্চা     | ৬৪।৭০   |
| অগোর্মহতি চৈতন্তে  | ৬৭।৭৪  | অসাধ্য-সাধ্যভেদেন    | ১১।১২   |
| অধিকার এবৈতেষাং    | ১৫।১৫  | অহং ত্বু গুৰু-       | ১০০।১০৬ |
| অধিকারা হসংখ্যেয়া | ১৬।১৭  | আকর্ষসন্ধিৰ্থো       | ৬৭।৭৪   |
| অনাসক্তিবিধানেন    | ৬০।৬৬  | আত্মপ্রত্যক্ষলক্ষণা  | ৮৩।৯২   |
| অনুমানুং দ্বিধা    | ১০।১১  | আত্মং তচ্ছ্বগাদৌ     | ৫০।৫৪   |
| অন্তে চ বহুবঃ ।    | ২৪।২৬  | আত্মঃ কৃষ্ণস্বরূপো   | ৭২।৮০   |
| অনুপধ্যানসক্তশ্চ   | ৯৮।১০৪ | আকৰ্কস্তথাকাঠঃ       | ৬১।৬৬   |
| অর্চনে যন্মলং      | ৮৫।৯৪  | আশ্রয়ে ভগবত্ত্বে    | ৭।১।৭৯  |
| অবাধ্য-ভ্রমহানায়  | ৯৩।১০১ | ইজিয়ার্থে পরিজ্ঞাতে | ৫।১।৫৬  |
| অবান্তরফুলং        | ৪৯।৫৩  | উষ্ট-সামুখ্যাদারভ্য  | ১৬।১৭   |
| অশুদ্ধবুদ্ধয়ো     | ৬৪।৭০  | উর্দ্ধোর্দ্ধগমনে     | ১৫।১৫   |
| অষ্টাদশশতে         | ×।১।১০ |                      |         |

|                         |        |                           |        |
|-------------------------|--------|---------------------------|--------|
| ଉର୍ଦ୍ଧ୍ବକୁର୍ବିଗାମିନଃ    | ୬୧୬୬   | କୁର୍ବଣ୍ଟି ସୋଗିନ- .        | ୬୨୧୬୭  |
| ଏକାନ୍ତଶରଗାପନ୍ନଃ         | ୯୫୧୦୨  | କୁଚ୍ଛସାଧ୍ୟୋ               | ୭୫୧୮୮  |
| ଏତ୍ୟ ସର୍ବଃ              | ୮୩୧୪୪  | କୁପରୀ ମଲତଃ                | ୮୬୧୯୬  |
| ଏତଦାଆସ୍ତିତ୍ୱଃ           | ୧୦୧୧୦୭ | କୁଷଙ୍ଗ ଇତ୍ୟଭିଧାନନ୍ତ       | ୮୦୧୯୦  |
| ଏଭିଲିଲୈହେରିରିଃ          | ୮୧୧୯୦  | କୁଷାଭିମୁଖ-ଜୀବାସ୍ତ         | ୩୫୧୪୦  |
| ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ବାୟବଃ         | ୮୩୧୪୪  | କୁଷେଚ୍ଛାହେତୁ-             | ୯୪୧୦୧  |
| ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଜ୍ଞାନପୂର୍ଣ୍ଣ-   | ୭୩୧୮୧  | କେବାଳିଂ ପ୍ରାବଳୀ           | ୧୮୧୯   |
| କନ୍ଦାଚିତ୍ କୁର୍ବଣ୍ଟଃ     | ୯୧୧୦୮  | କୋଟିଜନ୍ମାନ୍ତରେହପି         | ୨୦୧୨୦  |
| କର୍ତ୍ତ୍ରକର୍ମ-ବିଭେଦେନ    | ୭୦୧୭୮  | କୌସ୍ତଭେଶପ୍ରଦତ୍ତୋ          | ୩୫୧୦୮  |
| କର୍ମ ଜ୍ଞାନଃ ତଥା         | ୮୬୧୪୮  | କୁଚିତ୍ କର୍ମ               | ୬୨୧୬୭  |
| କର୍ମଜ୍ଞାନାନ୍ତ-ସାରାଣି    | ୫୪୧୯୭  | କୁଚିତ୍ ସାକ୍ଷାତ            | ୫୦୧୯୪  |
| କର୍ମଜ୍ଞାନାନ୍ତିକା        | ୬୮୧୭୬  | କୁଚିତ୍ ଲଭତେ               | ୩୯୧୪୨  |
| କର୍ମଜ୍ଞାନାନ୍ତିଶାସ୍ତ୍ରେୟ | ୧୩୧୫   | କୁଣ୍ଠାନ୍ତ ବିବିଧାନ୍ତଶ୍ଚିନ୍ | ୮୧୧୯୦  |
| କର୍ମନିଷ୍ଠବିଚାରେଣ        | ୮୧     | କୁଣ୍ଠେଭ୍ୟଶ୍ଚ ଗୁଣୀ         | ୨୨୧୨୨  |
| କର୍ମକର୍ମବିକର୍ମାଣି       | ୮୧୧୫୦  | କୁଣ୍ଠାସ୍ତ ବିଧାନେ          | ୨୧୨    |
| କଲେରମପାକର୍ତ୍ତୁଃ         | ୨୧୨    | ଚତୁର୍ବିଂଶତିକଂ             | ୫୨୧୫୭  |
| କଶ୍ତ ବା ଜନ୍ମତଃ          | ୯୧୧୯   | ଚରାମି ଯାମୁନେ              | ୧୦୦୧୦୬ |
| କଶ୍ତ ବାହନର୍ଥରୋଧେନ       | ୯୦୧୯   | ଚିଛତେଃ ପ୍ରତିବିଷ୍ଟତାଃ      | ୩୬୧୪୦  |
| କାରଣଃ ସାରମ୍ପତୋ          | ୮୮୧୯୮  | ଚିତ୍ତବ୍ରେଜ୍ଜଡ଼ଲିଙ୍ଗନାଃ    | ୧୯୧୯୦  |
| କିଞ୍ଚେକୋ ନିଶ୍ଚରୋ-       | ୯୫୧୦୨  | ଚିଦାତ୍ମା ପ୍ରୀତିଧର୍ମୀଯ     | ୨୭୧୨୮  |
| କିମର୍ଥଃ କିଞ୍ଚିତ୍ତେ      | ୮୨୧୯୨  | ଚିଦସ୍ତ ଚିତ୍ସଭାବଶ୍ଚ        | ୮୨୧୯୨  |
| କୁବୁଦ୍ଧୀନାଃ କୁତର୍କୋତ୍ୟା | ୧୧     | ଜଗତାଃ ମଙ୍ଗଲାର୍ଥୀୟ         | ୯୧୧୦୪  |
| କୁର୍ବନ୍ କର୍ମ ନିରାଲନ୍ତଃ  | ୮୯୧୫୩  | ଜଡ଼ାମୁଷସ୍ତିତୋ             | ୩୯୧୪୨  |

|                       |        |                          |        |
|-----------------------|--------|--------------------------|--------|
| জড়েবু জ্ঞানমালোচা    | ৩৭।৪১  | দেহগেহকলত্রাণং           | ৬০।৬৬  |
| জন্মান্তরমপেক্ষস্তে   | ১৯।২০  | দৌৰারিকৈ                 | ৫৮।৬৪  |
| জাত্যাদিগুণ-দোষেবু    | ১৪।১৫  | ধূম্রানং তত্ত্বিদ্যন্তম্ | ৪১।৪৩  |
| জাত্যাদেৰ্মলসংযুক্তা  | ৬৫।৭০  | ধ্যানাদৈ ভক্তিমৎকার্যে   | ৩৪।৩৯  |
| জীবশ্চ লয়সাম্যজাঃ    | ৫৩।৫৭  | অ কার্যং কুদ্রজীবেন      | ৩।১০   |
| জীবানন্দবিধানেন       | ৮০।৯০  | অ জ্ঞানং ন চ             | ৮৮।৯৮  |
| জীবানাঃ বন্ধুভূতানাঃ  | ৪৬।৪৮  | অ তত্ত্ব বৃত্ততে         | ৮৬।৯৬  |
| জ্ঞানাঙ্ক্যানং        | ৩০।৩৩  | অ তথা প্রাকৃতাতীতে       | ২২।২২  |
| তথাপি কর্মচাতুর্ধো    | ১৯।২০  | অ ভুক্তিঃ সম্পদাঃ        | ৬৩।৭০  |
| তথাপি পরদেশীয়ে       | ৫৬     | অ সজ্জতে মনো             | ১৪।১৫  |
| তথাপি পরমেশস্ত        | ২৫।২৭  | নাম কৃপং গুণঃ            | ৭।১৮৬  |
| তদভাবাভিধা ক্লেশা     | ২৯।৩২  | নারোপিতানি               | ৭।৯।৯০ |
| তদাদি সূললিঙ্গ-       | ১৯।১০৫ | নিযুক্তং ভগবদ্বাত্ত্বে   | ৫৫।৬২  |
| তদেশোদ্দেশ্যতাভাবাঃ   | ৪৪।৪৫  | নিশ্চিতং কৌস্তুভং        | ৫।১৬০  |
| তরঙ্গবন্ধিণী          | ৭।১।৭৯ | নোপলক্ষিত্বেষাঃ          | ২।৪।২৬ |
| তস্মাচ্ছাস্ত্রঃ       | ১২।১।৩ | পঞ্চবিংশতিকং জীবঃ        | ৫২।৫৭  |
| তস্মাজ্জড়াত্মকে      | ৪০।৪৩  | পশ্চাত্তি পরমং           | ৮৪।৯৩  |
| তস্মাং সমাধিতো        | ৭।৮।৮৭ | পার্থিবং সালিলং          | ৪২।৪৪  |
| তস্ত হি ভগবদ্বাত্ত্বং | ৬।৩।৫৭ | পুরুষার্থবিহীনঞ্চে       | ৪৮।৫১  |
| তা গৌণ-ফলকৃপেণ        | ৬৬।৭২  | প্রকৃতেভগবচ্ছত্তেঃ       | ৩।১।৩৫ |
| তে সর্বে কিল          | ২৩।২৬  | প্রত্যক্ষমনুমানঞ্চ       | ১।২।।৩ |
| দ্বন্দ্বঃ সারজুবে     | ক।১।০৮ | প্রপঞ্চবিনিনো            | ৮৪।৯৩  |
| চুপ্পারেহ প্যন্তু     | ক।১।০৮ | প্রপঞ্চবিজয়স্তন্ত্র     | ২।৫।২৭ |

|                           |          |                         |          |
|---------------------------|----------|-------------------------|----------|
| প্রপঞ্চে দ্বিগুণো         | ১৭।২৮    | যতন্ত্রেলভ্যতে          | ৩৮।৪২    |
| প্রমাদরহিতং ষতৎ           | ১১।১২    | যতেত জড়বিজ্ঞানাং       | ৪০।৪৩    |
| প্রয়োজনক্ষণ জীবানাং      | ৬৩।৭০    | যতেত পরমার্থায়         | ৩৭।৪১    |
| প্রয়োজনায় যুক্তগুণি     | ৫৪।৫৭    | ষৎ ক্রিয়তে তদেব        | ৪৭।৫০    |
| প্রবৃত্তির্জায়তে         | ৯।১৯     | যতস্থাবশ্যকং নিত্যং     | ৯।১০     |
| প্রবৃত্তির্বর্ততে শথৎ     | ১৭।১৮    | যদ্যৎপ্রকাশিতং          | ১৩।১৫    |
| প্রাগাসৌজ্জড়-            | ১০।১।১০৭ | যদ্ যদ্ ভাতি            | ৩৩।৩৫    |
| প্রাচুরাসৌন্মহান्         | ৯৮।১।০৪  | যন্নাকর্ম-বিকর্ম        | ৪৮।৫১    |
| প্রায়শঃ সাধুসঙ্গেন       | ৯০।১৯    | যশোহর্থমিল্লিয়ার্থস্বা | ৪৪।৪৫    |
| প্রীত্যাঞ্চিকা যদা        | ৫৯।৬৪    | যাবন্ন ঘটতে তেষাং       | ২০।২০    |
| প্রৌঢ়ানন্দচমৎকারসঃ       | ৭।৩।৮।১  | যে তদ্বিমুখতাং          | ৩৫।৪০    |
| বক্তে প্রাপক্ষিকং         | ৫৫।৬।১   | রত্যাদিভাবপর্যন্তং      | ৭।০।৭।৮  |
| ভক্তিব্যদ্যোহপ্যমেয়াদ্বা | ২।১।২।১  | রসাকৌ মজ্জতে            | ৮।৭।৯।৭  |
| ভক্তিস্ত ভগবৎপ্রীতে-      | ৫।৬।৬।২  | লক্ষণালক্ষিতং           | ৮।৩।৯।২  |
| ভিন্নভাবেহপি              | ৫।৯।৬।৪  | লক্ষণ সমাধিনা           | ৭।৪।৮।৩  |
| ভুক্তরো মুক্তয়ঃ          | ৬।৬।৭।২  | লভ্যতে চেতসা            | ৬।৭      |
| ভূগোলং জোতিষং             | ৪।২।৪।৪  | লিঙ্ঘচতুষ্টয়াভাবাদুক্ত | ১।৯।৮।৭  |
| ভোক্তৃত্বমজালাং           | ২।৮।৩।১  | বদন্ত কারণং             | ৯।৩।১০।১ |
| ভৌমেজ্যা-বিগ্রহব্রহ্মৈ    | ৪।৫।৪।৬  | বয়ন্ত ছাস্য-           | ৯।৪।১০।১ |
| ভাত্বোধাঞ্চিকা            | ৫।৬।৬।২  | বর্ণনে যন্মলং           | ৮।৫।৯।৪  |
| আধুর্যৈশ্বর্যভেদেন        | ৭।২।৮।০  | বর্ততে ভগবকাঞ্চি        | ৩।৩।৩৫   |
| মায়াসূতং জগৎ             | ৩।২।৩।৫  | বর্ততে ভগবদ্বাশ্রে      | ৪।১।৪।৩  |
| যজ্ঞানে সর্ববিজ্ঞানম্     | ৬।৭      | বশীকৃতং পুরা            | ১।১      |

|                        |         |                           |         |
|------------------------|---------|---------------------------|---------|
| বস্তুনির্কারণে         | ৭৭।৮৬   | সম্বন্ধাবিস্তৃতং          | ৭।৮     |
| বিশ্রামে ভজেদীশং       | ৪৫।৪৬   | সর্বজীবে দয়ারূপা         | ৫৭।৬২   |
| বিচারে কর্তৃনিষ্ঠা     | ৮।৯     | সর্বশাস্ত্রাং             | ৪।৬     |
| বিধীনাং হেতুভূতানাং    | ৯২।১০০  | সর্বেবাং কারণানাংশং       | ৯২।১০০  |
| বিন্দুবিন্দুতয়া       | ২৩।২৬   | সর্বেবাং নিত্যধর্মেমু     | ৫৭।৬২   |
| বিমুখাবরিকা            | ৩।১৩৫   | সর্বোন্নতং পদং            | ১৮।১৯   |
| বিরক্তিবৈমুখ্যেঝেদে    | ৫৮।৬৪   | সর্বোক্তৃভাব-             | ২৬।২৮   |
| বিশিষ্টঃ শক্তিসম্পন্নঃ | ২।১২।১  | সা চৈব বিষয়প্রীতি-       | ৬৯।৭৬   |
| বৈকুঠশ্চ বিশেষশ্চ      | ৩।২।৩৫  | সা প্রবৃত্তিঃ কুতঃ        | ৮।৯।৯   |
| বৈমুখ্যাং প্রতিবিষ্টে  | ৬৯।৭৬   | সাম্বন্ধিকং স্বরূপংশং     | ৪।৬     |
| বৈকুঠানাং শিরোধার্যঃ   | ৬।১।০৮  | সাম্বন্ধিকেন লিঙ্গেন      | ৩৬।৪০   |
| আকৃষ্ণচরিতং            | ৭।৪।৮৩  | সারাংশা নীতবৈকুঠাঃ        | ৩৪।৩৯   |
| সংশরোহত্ব মহান्        | ৮।৯।৯৯  | সুদগ্যমাঞ্চৌরং            | ৯৬।১০২  |
| সংসারে দ্রব্যজাতানাং   | ৩।৮।৪২  | স্বং পরং দ্বিবিধং         | ১০।১।১  |
| সঙ্কোচে বিকচে          | ২।৮।৩।১ | স্বধর্মঃ কৃষ্ণদৃশ্যং      | ২।৯।৩২  |
| সংসঙ্গজ্ঞায়তে         | ৩।০।৩৩  | স্বধর্মসাধনে              | ৯।৯।১০৫ |
| সমাধারুঘূসত্তায়াং     | ৭।৬।৮।৪ | স্বপ্রকাশস্বভাবাত্        | ৭।৬।৮।৪ |
| সমাধিদ্বিবিধঃ          | ৭।৫।৮।৪ | স্ব-স্বাধিকার-নিষ্ঠায়াম্ | ১।১।১৮  |
| সম্প্রদায়মলাসক্তা     | ৬।৫।৭।০ | স্বদেশনিষ্ঠতাবুদ্ধিঃ      | ৫।৬     |
| সম্প্রদায়ে তথাত্ত্ব   | ৩।২     | হা কৃষ্ণ করুণাসিঙ্কো      | ৯৬।১০২  |
| সম্বন্ধতত্ত্ববোধেন     | ৮।৭।৯।৭ | হেয়ভাববিনির্মূলকং        | ৩।২     |
| সম্বন্ধাং প্রতিবিষ্ট   | ৬।৮।৭।৬ | হৃতারা হরের্ভাবা          | ২।৬।২৮  |
| সম্বন্ধাবগতির্যত       | ৫।১।৫৬  |                           |         |

শ্রীকৃষ্ণচন্দ্রায় নমঃ

## দণ্ডকোষ্ঠভ্য

কুবুদ্ধীনাং কৃতকোক্ষ্যা ভাম্যমাণস্ত মে মনঃ ।  
বশীকৃতং পুরা যেন বন্দে তৎ প্রভুসংজ্ঞকম্ ॥ ১ ॥

অন্তর্বন্ধ—১। কুবুদ্ধীনাং ( নাস্তিকগণের ) কৃতকোক্ষ্যা ( কুবিচার-  
দ্বারা ) ভাম্যমাণস্ত ( বিচলিত ) মে ( আমার ) মনঃ ( মন ) যেন  
( যাহাদ্বারা ) পুরা ( পরে ) বশীকৃতং ( অধিকৃত হইয়াছে ), প্রভুসংজ্ঞকং  
( মহাপ্রভু-নামক ) তৎ ( তাহাকে ) বন্দে ( বন্দনা করি ) ।

টীকা—১। নানাবিধবাদ্যুক্তগ্রন্থানাং সমালোচনেন ভাম্যমাণস্ত  
মম চিত্তং যেন প্রভুণা পুরা বশীকৃতং পরমার্থত্বে স্থিরীকৃতং তৎ  
প্রভুসংজ্ঞকং পরমেশ্বরং বন্দে, অহমিতি শেষঃ ।

মূল-অনুবাদ—১। নাস্তিকগণের কৃতকদ্বারা আমার  
বিচলিত মনকে যিনি পরে বশীভূত করিয়াছেন, সেই শ্রীমন্মহা-  
প্রভুকে আমি বন্দনা করিঁ ।

টীকা-অনুবাদ—১। নানাপ্রকার মতবাদপূর্ণ অনেক গ্রন্থের  
সমালোচনার দ্বারা আমার অস্ত্র চিত্তকে যে প্রভু পরে বশীভূত  
অর্থাৎ পরমার্থত্বে স্থির করিয়াছিলেন, সেই প্রভু-নামক পরমেশ্বরকে  
( মহাপ্রভুকে ) আমি বন্দনা করি ।

কলের্মপাকর্তুং চৈতন্যে। জীবসদ্গুরঃ।  
 গ্রহস্থাস্ত্র বিধানে তু মচিত্তে স \* প্রবর্তকঃ॥ ২॥  
 সম্প্রদায়ে তথাগৃত্ব বর্ততে হি সন্তানম্।  
 হেয়ভাববিনির্মুক্তং সারগ্রাহিমতং শুভম্॥ ৩॥

অন্তর্ভুক্ত—২। জীবসদ্গুরঃ (জীবের সদ্গুর) সঃ (সেই) চৈতন্যঃ (শ্রীচৈতন্যদেব) কলেঃ (কলির) মলং (দোষ) অপাকর্তুং (দূর করিবার উদ্দেশ্যে) অস্ত্র (এই) গ্রহস্থ (গ্রহের) বিধানে (রচনায়) মচিত্তে (আমার হৃদয়ে) প্রবর্তক (প্রেরণাদাতা)।

অন্তর্ভুক্ত—৩। হেয়ভাববিনির্মুক্তং (হেয়তাদোষ হইতে মুক্ত) শুভং (মঙ্গলকর) সন্তানং (চিরস্তন) সারগ্রাহিমতং (সারগ্রাহিগণের অভিমত) সম্প্রদায়ে তথা (এবং) অগৃত্ব (অগ্রহলে বা ব্যক্তিগণমধ্যে) হি (অবশ্যই) বর্ততে (আছে)।

টীকা—২। গ্রহপ্রয়োজনমাহ, কলেরিতি। কলিসংজ্ঞককালস্থন কলিমলত্বং “কৃতাদিযুক্তজ্ঞা রাজন् কলাবিচ্ছন্তি সন্তবম্” ইতি (১১।৫০৮) ভাগবতবচনাং। কিন্তু প্রচারিতসহপদেশানাং কালক্রমেণ যন্মলিনত্বং, তদেব কলিমলমিতি পাদ্যে ভাগবত-মাহাত্ম্যে “এবং প্রলয়তাং প্রাপ্তো বস্তসারঃ স্থলে স্থলে” ইতি পরীক্ষিদ্বচন্নাং। চৈতন্যঃ সারগ্রাহিমত-প্রচারকঃ শ্রীশচৈনন্দনঃ, বুদ্ধিবৃত্তির্বা। “যদা যদা হি ধর্মস্ত গ্রানির্ভবতি ভারত !” (শ্রীগীঃ ৪।৭) ইতি ভগবদ্বাক্যাজীবচৈতন্যে ভগবচৈতন্যস্ত আবির্ভাবঃ স্বীকৃতোহস্তি সর্বশিন্মূলকালে।

\* ‘মচিত্তেশঃ’—ইতি পাঠাস্তুরম্

**টীকা—৩।** কর্মি-জ্ঞানি-ভক্তঃ সর্বদা বর্তন্তে সর্বশিন্দেশে।  
 তেষাং তত্ত্বসম্প্রদায়েবু; উপাসকানাং শাক্ত-সৌর-গাণপত্য-শৈব-  
 বৈষ্ণবানাং সম্প্রদায়েবু বা; কৃপিলপ্রভৃতি-দার্শনিক-সম্প্রদায়েবু বা;  
 বৈষ্ণবানাং সম্প্রদায়চতুষ্টয়ে বা। অত্যত্র সম্প্রদায়াদগ্রহ। স্বদেশ-  
 বিদেশস্থিত-সমস্তভগবৎপরসম্প্রদায়েবু বা। অঙ্গত্র সম্প্রদায়হীনেবু  
 ভবিষ্যোক্তভক্তশবরী-ভাগবতোক্তভক্তভরতাদিষ্যু। সারগ্রাহিমতং বর্ততে।  
 “অগুভাষ্ট বৃহস্ত্রাষ্ট শাস্ত্রেভ্যঃ কুশলো নরঃ।” সর্বতঃ সারমাদগ্নাং  
 পুষ্পেভ্য ইব ষট্পদঃ।” ইতি ( ১১৮, ১০ ) ভাগবতবচনাং সর্বদেশকালস্থ-  
 তত্ত্বগ্রহতঃ সারগ্রহণমেব সারগ্রাহিত্বম্। তদেব সনাতনং মতম্।  
 ভক্তজনসমর্পিতবস্তুনঃ প্রীতিক্রিপসারগ্রহণমেব সারভূতশ্চাপি ভগবতঃ  
 সারগ্রাহিত্বম্; আদিজীবগ্র ব্রহ্মণঃ সমাধো ভগবদ্বর্ণনমেব সারগ্রাহিত্বম্;  
 শিবস্তু সর্বানর্থস্বীকরণেহপি ভগবদ্ভক্তত্বমেব সারগ্রাহিত্বম্; নারদ-ব্যাস-  
 পরাশর-পরীক্ষিদাদি-সাম্প্রদায়িকানামপি সারমাত্রস্বীকৃণং শ্রয়তে  
 পুরাণাদৌ; শ্রীমদ্বেদান্ত-স্থানাং বেদসারত্বম্; শ্রীমদ্ভাগবতশ্চ “সারং  
 সারং সমুদ্ধৃতম্” ইতি তত্ত্বচনাং সারসংগ্রহত্বম্। কিৎ বহুনা?  
 পারম্পর্যাঙ্গতসারগ্রহণপ্রণালীদৃষ্ট্যা সারগ্রাহিমতশ্চ সর্বার্থসিদ্ধত্বং স্থাপিতং  
 ভবতি। সমস্তসাম্প্রদায়িকানান্ত সারগ্রাহিমতজগ্নত্বমপি শাস্ত্রসিদ্ধং  
 যুক্তিসিদ্ধং। সাম্প্রদায়িকানাং স্বস্ত-সম্প্রদায়নিষ্ঠচিহ্নাদিবাহ-সংস্কারেবু  
 নিতান্তমমতাবশাং সারপরিহারক্তপমনর্থ এব তেষাং হেয়াংশঃ। “অসাম্প-  
 দায়িকানান্ত সাম্প্রদায়িকগুরুপদিষ্ঠান্তনিষ্ঠসংস্কারেবুপি বাহুভ্রমাদ্য যবিদ্বেষগং  
 তদেব তেষাং হেয়াংশঃ। পুনৰ্ষ, সাম্প্রদায়িকানাং বিধিবন্ধনাধীনতযোঁ-  
 কৃষ্ণাধিকারপ্রাপ্তাবন্ধুৎসাহিত্বম্; তত্ত্বানাং নিতান্তবিধিরাহিত্যেনো-  
 ত্তরোক্তরাধিকারাবন্ধুৎপত্তির্বেষভাবঃ। ততো বিনির্মুক্তং সারগ্রাহিমতমিতি।

**মূল-অনুবাদ—২।** জীবের সদ্গুরু সেই শ্রীচৈতন্যদেব কলির মল দূরীকরণেদেশ্যে এই গ্রন্থ-রচনায় আমার হৃদয়ে প্রবর্তক হইয়াছেন।

**টীকা-অনুবাদ—২।** গ্রন্থের প্রয়োজন কথিত হইতেছে। “সত্য প্রভৃতি যুগের লোকসকল কলিকালে জন্মগ্রহণ বাঞ্ছা করে”—এই শ্রীমন্তাগবতীয় বচনানুসারে কলি-নামক কালের কলি-দোষ নাই। কিন্তু, প্রচারিত সদ্গুরুদেশসকলের কালক্রমে যে মনিনতা, তাহাই কলি-দোষ—ইহা পদ্মপুরাণে ভাগবতমাহাত্ম্যে পরীক্ষিদ্-বাকে কথিত হইয়াছে, যথা—“এইরূপে বস্ত্র সার স্থানে স্থানে ধ্বংসপ্রাপ্ত হইয়াছে।” চৈতন্য-শব্দে—সারগ্রাহিমত-প্রচারক শ্রীশচৈনন্দন। অথবা, চৈতন্য-শব্দে—বৃক্ষিকৃতি; ‘হে ভারত ! যখন যখন ধর্মের প্লানি হয়’—শ্রীগীতায় শ্রীভগবানের এই ব্রাক্যানুসারে জীবচৈতন্যে শ্রীভগবচৈতন্যের আবির্ভাব সর্বকালে স্বীকৃত হইয়াছে।

**মূল-অনুবাদ—৩।** হে়ৱভাব হইতে মুক্ত, মঙ্গলকর, সনাতন সারগ্রাহিগণের অভিমত বিভিন্ন সম্প্রদায়ে ও অন্যত্র অবশ্যই আছে।

**টীকা-অনুবাদ—৩।** সকল দেশে সকল কালে কর্মী, জ্ঞানী ও ভক্ত আছেন, তাঁহাদের নানাসম্প্রদায়ে; অর্থবা শাক্ত, সৌর, গাণপত্য, শৈব, বৈষ্ণবগণের সম্প্রদায়ে; অথবা কপিল প্রভৃতি দার্শনিক-গণের সম্প্রদায়ে; অথবা বৈষ্ণবগণের চারি সম্প্রদায়ে। অন্যত্র অর্থাৎ ঐপ্রকার সম্প্রদায়ভিন্ন অগ্রস্থলে। অথবা স্বদেশে ও বিদেশে স্থিত সকল

ভগবৎপরায়ণ সম্প্রদায়ে ; অন্তর—ভবিষ্যপুরাণে বর্ণিত সম্প্রদায়বিহীন ভক্তশবরী, ভাগবতে কথিত ভক্তভরত প্রভৃতিতে ; সারগ্রাহি-মত আছে। “সকল পুষ্প হইতে ভ্রমরের ঘায় ফুজ্দ ও বৃহৎ সর্ববিধ শান্ত হইতে কুশল ব্যক্তি সার সংগ্রহ করিবেন”—এই ভাগবতীয় বচনামুসারে সর্বদেশ-কালে স্থিত তত্ত্বগ্রহসমূহ হইতে সারগ্রহণই সারগ্রাহিতা। ‘তাহাই ‘সনাতন মত। ভক্তজনের অর্পিত বস্তু হইতে শ্রীতিরূপ সারগ্রহণই সারাংসার শ্রীভগবানের পক্ষেও সারগ্রাহিতা। সমাধিতে ভগবদ্বর্ণনই আদিজীব শ্রীত্রিকার সারগ্রাহিতা। সকল অনর্থ স্বীকারেও ভগবত্তত্ত্বই শ্রীশিবের সারগ্রাহিতা। নারদু ব্যাস, পরাশর, পরীক্ষিঃ প্রভৃতি সাম্প্রদায়িকগণেরও সারমাত্র স্বীকার পূরণাদিতে কথিত আছে। শ্রীমদ্বেদান্তস্মত্ত্বের বেদ-সারতা। “সার সার বস্তু উদ্ধৃত হইয়াছে”—এই বাক্যামুসারে শ্রীমদ্ভাগবতের সারসংগ্রহত্ব। অধিক উদাহরণে আরুকি প্রয়োজন ? পরম্পরাক্রমে সারগ্রহণের প্রণালী-দর্শনে সারগ্রাহিমতৈর সর্বার্থ-সিদ্ধি সংস্থাপিত হয়। সকল সাম্প্রদায়িকগণের সারগ্রাহিমূল্যত হইতে উৎপত্তি ও শান্ত্রসম্মত ও যুক্তিসম্মত। সাম্প্রদায়িকগণের নিজ নিজ সম্প্রদায়স্থিত চিহ্ন প্রভৃতি বাহসংস্কারসকলের প্রতি অত্যধিক মমতাবশতঃ সার-পরিত্যাগকূপ ‘অনর্থই’ তাহাদের হেয়াংশ। অসাম্প্রদায়িকগণের সাম্প্রদায়িক গুরুকর্তৃক উপদিষ্ট আভ্যন্তরীণ সংস্কারসকলের প্রতি বাহস্মৰ্মে যে বিদ্বেষ, তাহাই তাহাদের হেয়াংশ। আবার, সাম্প্রদায়িকগণের বিধিবন্ধনের অধীনতায় শ্রেষ্ঠ অধিকার-লাভে উৎসাহহীনতা এবং তত্ত্বত্ত্বরিক্ষণের একান্ত বিধিহীনতাহেতু ক্রমোন্নত অধিকারের অনুদয়—ইহাও হেয়াংশ। সারগ্রাহিমত এইসকল হইতে মুক্ত !

( টীকা-অনুবাদ—৩ )

সর্বশাস্ত্রাং স্বয়ং বিদ্বান् গৃহীয়াৎ সারমুক্তম্ ।

সাম্বন্ধিকং স্বরূপঞ্চ পাত্রভেদবিচারতঃ ॥ ৪ ॥

স্বদেশনির্ণিতাবুদ্ধিঃ স্বভাবাদ্বি প্রবর্ততে ।

তথাপি পরদেশীয়ে নাশ্বাদ্বা সারভাগিনঃ ॥ ৫ ॥

**অন্তর্ভুক্ত-৪।** বিদ্বান् ( বিজ্ঞ ব্যক্তি ) স্বয়ং ( নিজে ) সর্বশাস্ত্রাং ( সকল শাস্ত্র হইতে ) পাত্রভেদবিচারতঃ ( অধিকারিভেদ বিচারপূর্বক ) স্বরূপং ( স্বরূপগত ) সাম্বন্ধিকং চ ( ও বিভিন্ন অধিকারগত ) উত্তমং ( উত্তম ) সারং ( সার ) গৃহীয়াৎ ( গ্রহণ করিবেন ) ।

**অন্তর্ভুক্ত-৫।** স্বদেশনির্ণিতাবুদ্ধিঃ ( স্বদেশের প্রতি শন্দ্বাবুদ্ধি ) স্বভাবাং হি ( স্বভাবতঃই ) প্রবর্ততে ( হইয়া থাকে ) । তথাপি ( তাহা হইলেও ) সারভাগিনঃ ( সারগ্রাহী জনের ) পরদেশীয়ে ( বিদেশীয় বিষয়ে ) অশ্বাদ্বা ন ( অশ্বাদ্বা হয় না ) ।

**টীকা-৪।** সাম্বন্ধিকঃ স্বরূপঞ্চেতি সারোহপি দ্বিবিধঃ । যঃ সারঃ সর্বদেশকালান্তিক্রম্য শুন্দজীবনির্ণিতঃ স এব স্বরূপসারঃ, বিরলো হি সঃ । অত্যন্তনিকৃষ্টাবস্থাতো জীবানামনন্তোন্নতিবিধিমবলম্য ভিন্নভিন্নাধিকারনিষ্ঠো যঃ সারো ভবতি, স এব সাম্বন্ধিকঃ । অধিকারবিচার এব তৎ স্ফুটস্তাবি ।

**টীকা-৫।** বাল্যসংস্কারাজীবানাং স্বদেশনির্ণিতা প্রবলা । স্বদেশচারবিদ্যা-পরিচ্ছদব্যবহারাদীনি সর্বেঃ স্বভাবতো বহুমানিতানি । কিন্তু সারগ্রাহিণস্তম্ভিন্ন তস্মিন্বি বিষয়ে ন সজ্জন্তে, পরগুণবিদ্বেষভয়াৎ, স্বদেশদোষাসক্তিভয়াচ ।

**মূল-অন্তর্ভুক্তবাদ-৪।** বিজ্ঞ ব্যক্তির স্বয়ং সকল শাস্ত্র হইতে অধিকার-ভেদ বিচারপূর্বক স্বরূপগত ও বিভিন্ন অধিকারগত উত্তম সার গ্রহণ করা কর্তব্য ।

ସଜ୍ଜାନେ ସର୍ବବିଜ୍ଞାନଂ ମନୁଷ୍ୟାଣଂ ପ୍ରୟୋଜନମ୍ ।  
ଲଭ୍ୟତେ ଚେତସା ସାକ୍ଷାତ୍ ତତ୍ତ୍ଵଂ ବିଷୟୋ ମମ ॥ ୬ ॥

**ଅତ୍ୱୟ—୬ ।** ସଜ୍ଜାନେ ( ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ହୁଇଲେ ) ମନୁଷ୍ୟାଣଂ ( ମାନୁଷେର ) ଚେତସା ( ହଦ୍ୟେର ଦ୍ୱାରା ) ସାକ୍ଷାତ୍ ( ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷଭାବେ ) ସର୍ବବିଜ୍ଞାନଂ ( ସକଳ ଜ୍ଞାନେର ଆଶ୍ରୟ ) ପ୍ରୟୋଜନଂ ( ସାଧ୍ୟବସ୍ତୁ ) ଲଭ୍ୟତେ ( ପାତ୍ରୀଯା ଯାଏ ), ତୃ ( ସେଇ ) ତତ୍ତ୍ଵଂ ( ତତ୍ତ୍ଵ ) ମମ ( ଆମାର ) ବିଷୟ ( ଆଲୋଚ୍ୟ ବିଷୟ ) ।

**ଟୀକା—୬ ।** ମାନବାନାଂ ନିତାନ୍ତପ୍ରୟୋଜନଭୂତଂ ସତ୍ୱଂ, ତଦେବାଶ୍ଚ  
ଗ୍ରହଣ ବିଷୟ ।

**ଟୀକା-ଅନୁଭାଦ—୪ ।** ସାରଓ ଛଇପ୍ରକାର,—ସାମାଜିକ ଓ ସ୍ଵରୂପ ।  
ସେ ସାର ସକଳ ଦେଶ ଓ କାଳ ଅତିକ୍ରମ କରିଯା ବିଶୁଦ୍ଧ ଜୀବ-ଗତ, ତାହାଇ  
ସ୍ଵରୂପସାର, ତାହା ଅବଶ୍ୟକ ବିରଳ । ଅତ୍ୟନ୍ତ ନିକୁଟି ଅବଶ୍ୟା ହିତେ ଅନ୍ତର  
ଉତ୍ସତିର ବିଧାନ ଅବଲମ୍ବନେ ଜୀବଗଣେର ବିଭିନ୍ନ ଅଧିକାରଗୁଡ଼ିକ ସେ ସାର, ତାହାଇ  
ସାମାଜିକ । ଅଧିକାରବିଚାରେଇ ତାହା ପରିଷ୍କରିତ ହିବେ ।

**ମୂଳ-ଅନୁଭାଦ—୫ ।** ନିଜ ନିଜ ଦେଶେର ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧାବୁଦ୍ଧି  
ସ୍ଵାଭାବିକଭାବେଇ ହେଲୀ ଥାକେ । ତଥାପି ସାରଗ୍ରାହୀ ବ୍ୟକ୍ତିର  
ବିଦେଶୀୟ ବିଷୟେ ଅଶ୍ରୁକାହୁ ହେଲା ନା ।

**ଟୀକା-ଅନୁଭାଦ—୬ ।** ବାଲ୍ୟସଂକାର ହିତେ ଜୀବଗଣେର ସ୍ଵଦେଶ-  
ନିଷ୍ଠା ପ୍ରବଳ । ସକଳେ ସ୍ଵଦେଶେର ଆଚାର, ବିଦ୍ୟା, ପରିଚନ୍ଦ, ବ୍ୟବହାର ପ୍ରଭୃତି  
ସ୍ଵଭାବତଃଇ ବହୁାନନ କରିଯା ଥାକେ । କିନ୍ତୁ ସାରଗ୍ରାହିଗଣ ପରଗୁଣର ପ୍ରତି  
ବିଦେଶୀୟ ଆଶକ୍ଷାଯ ଏବଂ ସ୍ଵଦେଶେର ଦୋଷେ ଆସନ୍ତିର ଭୟେ ସେଇସକଳ ବିଷୟେ  
ଆସନ୍ତ ହୁନ ନା ।

অথগুং তত্ত্ব হস্তমহয়জ্ঞানমুচ্যতে ।  
সম্বন্ধাবিস্তৃতং শশ্চচাভিধেয়েন সাধিতম্ ॥ ৭ ॥

**অন্তর্বক্ষণ—৭।** তৎ ( সেই ) তত্ত্বং ( তত্ত্বকে ) অথগুং ( অংশরহিত—পরিপূর্ণ ) বৃহৎ অদ্বয়জ্ঞানং ( অদ্বিতীয় অর্থাৎ এক চেতন বস্তু ) উচ্যতে ( বলা হয় ) ; [ তাহা ] শশ্চৎ ( নিত্যকাল ) সম্বন্ধাবিস্তৃতং ( সম্বন্ধজ্ঞানের দ্বারা প্রকাশিত ) চ অভিধেয়েন ( ও ভক্তিদ্বারা ) সাধিতম্ ( লভ্য হয় ) ।

**টীকা—৭।** অধূনা তত্ত্বং বিরূপোতি—অথগুমিতি । “জীবশুত্তমজিজ্ঞাসা,” “বদন্তি তত্ত্ববিদস্তুতম্” ইতি ( ১১২১১০-১১ ) ভাগবত-বচনদ্বয়েন তত্ত্বস্ত্রাদ্বয়ত্বং প্রতিপাদিতম্ । শ্রীতো সর্বোপাধীনাং পর্যবসানাং, পরে ব্রহ্মণি চ বিশিষ্টতা-সন্ত্বাবাং সর্ববস্তুজ্ঞানাং পর্যবসানাচ, মার্যাদিকহেয়স্তনিরসনদ্বারা সর্বেষাং চিদেকাকারস্তপ্রাপ্তেশ্চ । সম্বন্ধজ্ঞানেন তত্ত্বমাবিস্তৃতং ভবতি । ভক্তিলক্ষণেনাভিধেয়েন সম্বন্ধজ্ঞানাশ্রয়াৎ তত্ত্বং সাধিতব্যমিতি বোধ্যম্ ।

**মূল-অনুবাদ—৬।** যে বিষয়ের জ্ঞান হইলে মানবের হৃদয়ে সকল জ্ঞানের আশ্রয়-স্বরূপ সাধ্যবস্তুকে প্রত্যক্ষভাবে লাভ করিতে পারা যায়, সেই তত্ত্ববস্তু আমার আলোচ্য বিষয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৬।** মানবের শুকান্ত প্রয়োজনীয় যে তত্ত্ব, তাহাই এই গ্রন্থের বিষয় ।

**মূল-অনুবাদ—৭।** সেই তত্ত্বকে অথগু অর্থাৎ পরিপূর্ণ, বৃহৎ, অদ্বিতীয় চেতনবস্তু বলা হয় । তাহা নিত্যকাল সম্বন্ধ-জ্ঞানের দ্বারা বোধগম্য এবং অভেদের অর্থাৎ ভক্তিদ্বারা লভ্য ।

বিচারে কর্তৃনিষ্ঠা যা সম্যগালোচনে ক্ষমা ।  
কর্মনিষ্ঠবিচারেণ সর্বমালোচিতং ন হি ॥ ৮ ॥

**অন্তর্বন্ধ—৮।** বিচারে ( বিচারব্যাপারে ) যা কর্তৃনিষ্ঠা ( কর্তা বা জাতার যে সম্বন্ধ অর্থাৎ জাতার দিক্ হইতে যে আলোচনা ), [ তাহা ] সম্যগালোচনে ( সম্যগ্ বিচারে ) ক্ষমা ( সমর্থ ) ।, হি ( কারণ ), কর্মনিষ্ঠবিচারেণ ( বিষয়ের সম্বন্ধ অর্থাৎ বিষয়ের দিক্ হইতে আলোচনার দ্বারা ) সর্বং ( সকল বিষয় বা বস্তু ) আলোচিতং ন ( আলোচিত হয় না ) ।

**টীকা—৮।** ইদানীং গ্রহপ্রণালীং বিবৃণোতি—বিচার ইতি ।  
সর্বশ্চিন্ম বিচারকায়ে জীব এব বিচারকর্তা । যদি সমস্তজ্ঞানং সাকলেন বিবেচনীয়ং, তর্হি বিচারশ্চ কর্তৃনিষ্ঠাবশ্চকা । বিষয়নিষ্ঠায়াং বিষয়াগাম-সংখ্যত্বাং সর্ববিচারো ন সন্তুষ্টি । তিথিমলমাসাদিকান् বিষয়ান্ কুঞ্চা যে বুধাঃ স্বস্ত্রাহান् নির্মিতবস্ত্রে সর্বে খণ্ডবিচারকাঃ পরিদৃশ্যন্তে ।  
অতএব বিচারকশ্চ বিষয়েণ যঃ সম্বন্ধস্তশ্চিন্ম যৎ প্রয়োজনং যেনোপারেন তৎপ্রয়োজনং সাধ্যং ভবতীতি প্রণালীমবলদ্যাস্মাভিরেতদ্গ্রহে বিরচ্যতে ।

**টীকা-অনুবাদ—৭।** সম্পত্তি অথও ইত্যাদি বাকে সেই তত্ত্ব বিবৃত করিতেছেন । •“জীবের তত্ত্বজিজ্ঞাসা”, “তত্ত্ববিদ্গং সেই বস্তুকে তত্ত্ব বলেন” এই দুইটী ভাগবত-বচনের দ্বারা, প্রীতিতে সকল উপাধির পর্যবসানহেতু, পরব্রহ্মে সাকারতার অস্তিত্ব ও সকল ব্রেস্তসমূহের পর্যবসানহেতু এবং মায়িক হেয়তা-পরিত্যাগে সকলেরই চেতনস্বরূপে একাকারুতা-প্রাপ্তিহেতু তত্ত্বের অদ্বিতীয়ত্ব প্রতিপন্ন হইয়াছে । সম্বন্ধজ্ঞানদ্বারা তত্ত্বের প্রকাশ হয় । সম্বন্ধজ্ঞানের আশ্রয় গ্রহণপূর্বক ভঙ্গিমাপ অভিধেয়ের দ্বারা সেই তত্ত্বের সাধন কর্তব্য—ইহা বুঝিতে হইবে ।

ন কার্যং ক্ষুজ্জীবেন বিভূতিগণনং প্রভোঃ ।  
যত্স্তাৎবশ্যকং নিত্যং তদেব স্তাং প্রয়োজনম্ ॥ ৯ ॥

**অন্তর্মুক্তি—৯।** ক্ষুজ্জীবেন ( ক্ষুজ্জীবের পক্ষে ) প্রভোঃ ( ঈশ্বরের )  
বিভূতিগণনং ( ঈশ্বর্যের পরিমাপ করা ) ন কার্যং ( কর্তব্য নহে ) ।  
যৎ ( যাহা ) তস্ত ( জীবের ) নিত্যং আবশ্যকং ( নিতা প্রয়োজনীয় )  
তৎ এব ( তাহাই ) প্রয়োজনং স্তাং ( সাধ্য বা লক্ষ্য হওয়া উচিত ) ।

**টীকা—৯।** অনুস্মৰণপেন জীবেন বিভোরনস্তস্ত বিভূতিগণনং ন  
কার্যম্ । ভগবৎসম্বন্ধে তস্ত যন্ত্যাবশ্যকং, তদেব তস্ত প্রয়োজনম্ ।  
এতেনাগুপরিমিতয়া জীববুদ্ধ্যা পরমেশ্বরস্তাপরিমেয়তত্ত্বপরিমাণপ্রবৃত্তি-  
নির্থকা ভবতি ।

**মূল-অনুবাদ—৮।** বিচার-কার্য্যে যে কর্তৃনিষ্ঠা ( জ্ঞাতার  
সম্বন্ধ ), তাহাই স্তুষ্টু বিজ্ঞারে সমর্থ । কেননা, কর্মনিষ্ঠবিচার-দ্বারা  
সকল বিষয় আলোচিত হইতে পারে না ।

**টীকা-অনুবাদ—৮।** এক্ষণে “বিচারে” ইত্যাদি শ্লोকে  
গ্রন্থপ্রণালী বিবৃত হইতেছে । সকল বিচারকার্য্যে জীবই বিচারকর্তা ।  
যদি সমগ্রভাবে সম্বন্ধজ্ঞানের আলোচনা করিতে হয়, তাহা হইলে বিচারের  
কর্তৃনিষ্ঠা আবশ্যক । বিষয়নিষ্ঠা হইলে বিষয়ের অসংখ্যতাহেতু সকলের  
বিচার সম্ভব নহে । তিথি, মলমাস প্রভৃতি বিষয়-অবলম্বনে যে পণ্ডিতগণ  
নিজ নিজ গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, তাহারা সকলে খণ্ডবিচারকরূপে পরিদৃষ্ট ।  
অতএব, বিচারকের বিষয়ের সহিত যে সম্বন্ধ, তাহাতে যে প্রয়োজন, সেই  
প্রয়োজন যে উপায়ে সিদ্ধ হয়, সেই প্রণালী অবলম্বনপূর্বক আমরা এই  
গ্রন্থ রচনা করিতেছি ।

স্বং পরং দ্঵িবিধং প্রোক্তং প্রত্যক্ষকেন্দ্রিয়াভানোঃ ।

অনুমানং দ্বিধা তদ্বৎ প্রমাণং দ্বিবিধং অভয় ॥ ১০ ॥

**অন্তর্য—১০ ।** ইন্দ্রিয়াভানোঃ ( ইন্দ্রিয় ও আভাব ) প্রত্যক্ষং ( প্রত্যক্ষ ) স্বং ( নিজ ) পরং চ ( ও পর ) [ এই ] দ্বিবিধং ( দুই প্রকার ) প্রোক্তং ( কথিত হয় ) । তদ্বৎ ( তদ্বপ্ত ) অনুমানং ( অনুমান ) দ্বিধা ( দুই প্রকার ) । প্রমাণং ( প্রমাণ ) [ প্রত্যক্ষ ও অনুমান—এই ] দ্বিবিধং ( দুই প্রকার ) মতম্ ( স্বীকৃত ) ।

**টীকা—১০ ।** অশ্বিনি দ্বিতীয়াধিকরণে তত্ত্বনির্ণয়বিষয়ে প্রমাণং নিরূপয়তি শ্লোকত্রয়েণ । প্রমাণং দ্বিবিধম्—প্রত্যক্ষমনুমানঞ্চ । আভেন্দ্রিয়ভেদেন প্রত্যক্ষমপি দ্ব্যাভাবকম্ । আভেন্দ্রিয়াভাবকং প্রত্যক্ষং পুনঃ স্ব-পরভেদেন দ্বিবিধম্ । অনুমানমপি স্ব-পরভেদেন দ্বিবিধম্ । বৈশেষিকাণাং মতে আভাবপ্রত্যক্ষং নাস্তি,—তদীয়প্রমাণানাং জড়বিষয় এব পর্যবসানাং, তেবাং সমাধিদর্শনাভাবাচ্চ । সমাধৌ যা উপলক্ষ্মি স্থা নেন্দ্রিয়প্রত্যক্ষম্ । তহুপলক্ষ্মেঃ সাক্ষাদৰ্শনস্থান প্রত্যক্ষলক্ষণং তত্ত্বানিবার্যম্ । উপমানিশ্চানুমিত্যস্তর্গতস্থান পৃথক্ত্বম্ । দর্শকভেদে প্রমাণস্বর্ণে স্ব-পরভেদোহপি দৃষ্টঃ ।

**মূল-অনুবাদ—৯ ।** ঈশ্বরের ঐশ্বর্যের পরিমাণ করা ক্ষুদ্রজীবের কর্তৃব্য নহে । যাহা জীবের নিত্য প্রয়োজনীয়, তাহাই প্রয়োজন ( সাধ্য বা লক্ষ্য ) হওয়া উচিত ।

**টীকা-অনুবাদ—৯ ।** অনন্ত, বিভু ভগবানের বিভূতি গণনা করা স্বরূপতঃ অণু জীবের কর্তৃব্য নহে । ভগবানের সম্বন্ধে তাহার ( জীবের ) যাহা নিত্য আবশ্যক, তাহাই তাহার প্রয়োজন । ইহাতে অণুপরিমাণ জীববুদ্ধিহেতু পরমেশ্বরের অসীম তত্ত্বপরিমাণে প্রবৃত্তি নির্বর্থক হয় ।

অসাধ্য-সাধ্যভেদেন প্রমাদে। দ্বিবিধঃ স্মৃতঃ।

প্রমাদরহিতং যত্নৎ প্রমেয়ং সত্যসংজ্ঞকম্ ॥ ১১ ॥

**অন্তর্ভুক্তি—১১।** প্রমাদঃ (প্রমাদ—ভ্রান্তি) অসাধ্য-সাধ্যভেদেন (অসাধ্য ও সাধ্যভেদে) দ্বিবিধঃ (ছাই প্রকার) স্মৃতঃ (স্বীকৃত)। যৎ (যাহা) প্রমাদরহিতং (প্রমাদশূণ্য) তৎ (তাহা) সত্যসংজ্ঞকৎ (সত্য-নামক) প্রমেয়ম্ (প্রমেয়—প্রমাণের বিষয়)।

**টীকা—১১।** সত্যনির্ণয় এব প্রমাণশূল প্রয়োজনং, ন তু বিতর্কঃ। অর্থেপার্জনায় তার্কিকাণাং সভা-জয়-প্রবৃত্তিনিন্দনীয়া, মোহজগ্নত্বাত তজ্জনকস্থাচ। প্রমাতুং যোগ্যং প্রমেয়ম্। প্রমাদরহিতং প্রমেয়ং সত্যম্।

**মূল-অনুবাদ—১০।** ইঙ্গিয় ও আজ্ঞার প্রত্যক্ষ স্বকৌয়া-পরকৌয়া-ভেদে ছাই প্রকার কথিত হয়। তদ্রপ অনুমানও ছাই প্রকার। [এই] দ্বিবিধ প্রমাণ স্বীকৃত।

**টীকা-অনুবাদ—১০।** এই দ্বিতীয় অধিকরণে তত্ত্বনির্ণয়বিষয়ে তিনটী শ্লোকদ্বারা প্রমাণ নিরূপণ করিতেছেন। প্রমাণ ছাইপ্রকার—প্রত্যক্ষ ও অনুমান। আজ্ঞা ও ইঙ্গিয়-ভেদে প্রত্যক্ষও দ্বিবিধ। আবার, আজ্ঞা ও ইঙ্গিয়ের প্রত্যক্ষ নিজ ও পর-ভেদে ছাইপ্রকার। অনুমানও নিজ-পরভেদে দ্বিবিধ। বৈশেষিকগণের মতে—আজ্ঞাপ্রত্যক্ষ নাই, কেননা—তাহাদের প্রমাণসকলের জড়বিষয়েই পর্যবসান হয়। এবং (তাহাতে) সমাধিদর্শনের অভাব। সমাধিতে যে উপলক্ষি, তাহা ইঙ্গিয়-প্রত্যক্ষ নহে। সেই উপলক্ষিতে সাক্ষাৎ দর্শন হয় বলিয়া তাহাতে প্রত্যক্ষ-লক্ষণ অনিবার্য। উপমান অনুমানের অন্তর্গত বলিয়া উহার ভিন্নতা নাই অর্থাৎ উহা পৃথক্ প্রমাণ নহে। দর্শকভেদে প্রমাণ-ছাইটাতে নিজ-পর-ভেদও দৃষ্ট হয়।

প্রত্যক্ষমনুমানং শাস্ত্রং পরকৃতং যদি ।

তস্মাচ্ছাস্ত্রং প্রমাণং স্থান্তিবৎ কার্য্যসাধনে ॥ ১২ ॥

**অন্তর্ভুক্তি—১২।** প্রত্যক্ষং (প্রত্যক্ষ) অনুমানং চ (ও অনুমান) যদি পরকৃতং (পর অর্থাৎ শিষ্ট বা ঋষিগণকৃত হয়), [তাহা হইলে] শাস্ত্রং (শাস্ত্র) [বলিয়া গণ্য]। তস্মাং (সেইহেতু) শাস্ত্রং (শাস্ত্র) কার্য্যসাধনে (কর্তৃব্যসাধন-বিষয়ে) মিত্রবৎ (হিতকারী বন্ধুর আয়) প্রমাণং স্থান্তিবৎ (বিচারক বা প্রামাণিক বটে) ।

প্রমাদে দ্঵িবিধঃ—সাধ্যোহ্সাধ্যশ্চ । কুসংস্কারাদৃপনো ভ্রমঃ সাধ্যঃ । জীবানাং পরিমেয়ত্বাদপরিমেয়তত্ত্ববিষয়ে যঃ স্বাভাবিকঃ প্রমাদঃ স এবাসাধ্যস্তং স্ববিজ্ঞানশক্ত্যা পরিহর্ত্তুং ন যতেত, তাদৃশপ্রমাদস্ত ভগব-দৈশ্বর্যজগ্তত্বাদ ভগবৎকৃপাব্যতিরেকেণ অনিবর্ত্যত্বাচ । সজ্জানসাধনেন সাধ্যভূম এব বর্জনীয়ঃ । (টীকা—১১)

**মূল-অনুবাদ—১১।** প্রমাদ (আন্তি) অসাধ্য ও সাধ্যভূদে দুই প্রকার । যাহা প্রমাদরহিত সেই প্রমেয়ের নাম—সতা ।

**টীকা-অনুবাদ—১১।** সত্যনির্ণয়ই প্রমাণে প্রয়োজন, বিতর্ক নহে । মোহজনিত ও মোহজনক বলিয়া অর্থেপার্জনের উদ্দেশ্যে তার্কিকগণের সভা জয় করিবার প্রয়োজন নিন্দনীয় । প্রমেয়—প্রমাণের ঘোগ্য । প্রমাদশূল্প প্রমেয়ই—সত্য । সাধ্য ও অসাধ্যভূদে প্রমাদ দ্বিবিধ । কুসংস্কার হইতে উৎপন্ন ভ্রম—সাধ্য । জীবের পরিমিতস্বরূপ-বশতঃ অপরিক্ষেয় তত্ত্ববিষয়ে যে স্বাভাবিক প্রমাদ, তাহাই অসাধ্য । তাহা নিজ বিজ্ঞানশক্তিদ্বারা পরিহার করিতে যত্ন করা অনুচিত । কারণ, তাদৃশ প্রমাদ ভগবদৈশ্বর্য হইতে উৎপন্ন, এবং ভগবৎকৃপা ব্যতীত উহা অনিবর্ত্যনীয় । বিশুদ্ধ জ্ঞানসাধনদ্বারা সাধ্য ভর্মই বর্জন করা যাইতে পারে ।

**টীকা—১২।** নহু শব্দপ্রমাণং কিং পরিত্যাজ্যং সারগ্রাহিণা  
ইত্যাশঙ্ক্যাহ—প্রত্যক্ষমিতি । পরামুমান-প্রত্যক্ষজগত্ত্বাচ্ছান্ত্রণ প্রমাণত্বং  
সিদ্ধম্ । ব্রহ্মাণ্মারভ্য ব্যাসাদিপর্যন্তাঃ শাস্ত্রকর্ত্তারঃ পরশদেন  
বোধ্যাস্তেষামনুমান-প্রত্যক্ষাভ্যাং প্রমাণীকৃতং শাস্ত্রম্ । “তস্মাচ্ছান্ত্রং  
প্রমাণস্তে কার্য্যাকার্য্যবাবস্থিতৌ” ইতি ( ১৬।২৪ ) গীতাবাক্যাং  
সারগ্রাহিণাং সম্বন্ধে শাস্ত্রস্ত মিত্রবচপদেশোহপি শ্রয়তে । ভারবাহিনাং  
সম্বন্ধে তু শাস্ত্রস্ত প্রভুবচ্ছাসনমেব স্বাভাবিকং তেষাং হিতাহিতবিচারা-  
ভাবাং, পরবুদ্ধিপ্রচাল্যস্তাচ ।

**মূল-অনুবাদ—১২।** যদি পরকৃত ( অর্থাৎ শিষ্ট বা  
খঘিগণ-কর্তৃক কৃত ) হয়, তাহা হইলে প্রত্যক্ষ ও অনুমান শাস্ত্র  
বলিয়া গণ্য হয় । সেইহেতু কর্তব্যসাধন-বিষয়ে শাস্ত্র হিতকারী  
বন্ধুর অ্যায় প্রামাণ্যিক বা রিচারক ।

**টীকা-অনুবাদ—১২।** সারগ্রাহীর কি শব্দপ্রমাণ  
পরিত্যাজ্য ?—এইরূপ ( আশঙ্কা করিয়া “প্রত্যক্ষ” ইত্যাদি শ্লোক  
বলিতেছেন । পরের অনুমানও প্রত্যক্ষ-জনিত বলিয়া শাস্ত্রের প্রমাণত্ব  
( প্রামাণিকতা ) সিদ্ধ হয় । “পর”-শব্দের দ্বারা ব্রহ্মা হইতে আরম্ভ  
করিয়া ব্যাসপ্রভৃতি পর্যন্ত শাস্ত্রকারণকে বুঝিতে হইবে । তাহাদের  
অনুমান ও প্রত্যক্ষের দ্বারা শাস্ত্রকে প্রমাণকৃতে গণ্য করা হইয়াছে ।  
“অতএব তোমার কর্তব্যাকর্তব্য-ব্যবস্থা-বিষয়ে শাস্ত্রই প্রমাণ”—এই  
গীতোক্ত অক্ষয় হইতে সারগ্রাহিগণসম্বন্ধে শাস্ত্রের মিত্রবৎ উপদেশ জানিতে  
পারা যায় । আর, ভারবাহিগণের হিতাহিত-বিচারের অভাবহেতু ও  
পরবুদ্ধিদ্বারা চালিত হয় বলিয়া তাহাদের সম্বন্ধে শাস্ত্রের প্রভুবৎ শাসনই  
স্বাভাবিক ।

কর্মজ্ঞানাদিশাস্ত্রেষু জীবানাং শিবহেতবে ।

যদ্যপ্তপ্রকাশিতং বিজ্ঞত্তাঃ পর্যবিদাঃ সতাম্ ॥ ১৩ ॥

জাত্যাদিগুণদোষেষু নিষেধবিধিষু কচিঃ ।

ন সজ্জতে ঘনো যেষাং প্রয়োজনবিদাঃ সদা ॥ ১৪ ॥

উর্দ্ধোর্ধগমনে কিন্তু প্রবৃত্তির্বর্ততে যদি ।

অধিকার এবিত্তেষাং ভক্তানাং সমদর্শিনাম্ ॥ ১৫ ॥

**অন্তর্বন্ধন—** ১৩-১৫। কর্মজ্ঞানাদিশাস্ত্রে (কর্মজ্ঞানাদি-বিষয়ক বিবিধ শাস্ত্রে) জীবানাং (জীবগণের) শিবহেতবে (মঙ্গলাদেশে) বিজ্ঞঃ (অভিজ্ঞগণ-কর্তৃক), যৎ যৎ (যাহা যাহা) প্রকাশিতং (প্রকাশিত হইয়াছে) তত্ত্বাঃ পর্যবিদাঃ (তাদৃশ তাৎপর্যজ্ঞানী) সতাঃ (পঞ্চিত), যেষাং (যাহাদের) মনঃ (মন) জাত্যাদিগুণদোষেষু (জন্ম প্রভৃতি গুণ বা দোষে) নিষেধ-বিধিষু (বিধি ও নিষেধে) কচিঃ (কথুনও) ন সজ্জতে (আসক্ত হয় না), [এইরূপ] সমদর্শিনাং (সমদর্শিগণের), সদা (সর্বদা) প্রয়োজনবিদাঃ (জীবনের বাস্তব প্রয়োজন বা উদ্দেশ্যের জ্ঞানবিশিষ্ট) ভক্তানাং (ভক্তিপথাবলম্বী)—কিন্তু যদি (কৃত্ত যদি) উর্দ্ধোর্ধগমনে (ক্রমশঃ উন্নত হইতে উন্নততর অধিকার-লাভে) প্রবৃত্তিঃ (ইচ্ছা) বর্ততে (থাকে) —এতেষাং এব (ইহাদেরই) অধিকারঃ [ইহাতে] (অধিকার)।

**টীকা—** ১৩-১৫। নহু কোহত্ত্বাধিকারীতি পূর্বপক্ষমাশঙ্ক্যে-  
তচ্ছুক্তিয়েণ স্থাপয়তি সারগ্রাহিণামধিকারম্। কর্মজ্ঞানাদিশাস্ত্রাণি  
বহুবিধানি সন্তি। তত্ত্বগ্রহে জীবানামামুত্ত্বৈকেহিকমঙ্গলসাধনার্থং যে যে  
বিধিনিষেধা নির্দিষ্টাস্ত্রে তেষু যৎ তাৎপর্যং, সারগ্রাহিণস্তদ্বিগ্রহণচতুরাঃ।  
জাতি-বিদ্যা-গুণ-সৌন্দর্য-বীর্যপ্রভৃতিষ্য সংস্পর্শসংস্পৃশি তত্ত্ববিষয়ে রাগধৃবে-

রহিতাঃ সমদর্শিনঃ। তে সর্বে যদি ভগবন্তক্রিমার্গানুগাঃ সন্তঃ ক্রমশো  
নিম্নাধিকারাং উচ্চাধিকারং প্রতি গন্তমুদ্ধতাঃ, সততং পুনরপ্রাকৃতপ্রীতি-  
তাংপর্য্যকাঃ সন্তি, তেহত্র তদা সারগ্রাহিমতাধিকারিণো ভবন্তি ; ন তু  
কেবলং পৃথক্ পৃথক্ বাহুচিহ্নাদিধারণাং পরম্পরসম্প্রদায়বিরোধিনো  
ভক্তিহীনা ধর্মধর্মজিনঃ<sup>৩</sup> শর্তা বিপ্লবকাশ ; ন তু কেবলং সাধুবাক্য-  
বহনতৎপরাঃ কিন্তু তত্ত্বাংপর্য্যবোধরহিতা মিথ্যাভিমানিনো জীবনিচয়াঃ।  
এতে ভারবাহিনোহ্পি যদি স্বদোষং পরিতাজা সারগ্রাহিপ্রবৃত্তিং ভজন্তে,  
তাহি খটোঙ্গ-বালৌকিপ্রভৃতি-বহুভাগ্যবক্তৃজনৈঃ সদৃশাঃ সন্তঃ সারগ্রাহিপদং  
লভন্তে। (টীকা—১৩-১৫)

**মূল-অনুবাদ—১৩-১৫।** কর্মজ্ঞানাদিবিষয়ক বিবিধ শাস্ত্রে  
জীবের মঙ্গলার্থ বিজ্ঞগণ যাহা যাহা প্রকাশ করিয়াছেন, তাদৃশ  
তাৎপর্যাবিত্ত পঞ্চিত, যাহাদের মন জন্ম প্রভৃতি গুণ-দোষে, বিধি-  
নিষেধে কখনও আবক্ষ হয় না—এইরূপ সমদশী, সর্ববদা জীবনের  
বাস্তব প্রয়োজন বী উদ্দেশ্যের জ্ঞানবিশিষ্ট, ভক্তিপথাবলম্বী,  
কিন্তু যদি ক্রমশঃ উন্নততর অধিকার-লাভে প্রবৃত্তিবিশিষ্ট হয়,  
[ তবে ] ইহাদেরই [ এই গ্রন্থে ] অধিকার । . .

**টীকা-অনুবাদ—১৩-১৫।** ইহাতে অধিকারী কে ?—এই  
পূর্বপক্ষ অশঙ্কা করিয়া এই তিন শ্লোকে সারগ্রাহিগণের অধিকার স্থাপন  
করিতেছেন। বহুবিধ কর্ম-জ্ঞানাদি-শাস্ত্র আছে। সেইসকল গ্রন্থে জীবের  
ইহকালের ও পরকালের মঙ্গলসাধনার্থ যে যে বিধি-নিষেধ নির্দিষ্ট করা  
হইয়াছে, উহাদের যে তাৎপর্য, সারগ্রাহিগণ উহা গ্রহণে দক্ষ ।  
জাতি, বিশ্বা, গুণ, সৌন্দর্য, শক্তি প্রভৃতি ধারুক আর নাই ধারুক,

ঈশ্ব-সামুখ্যাদারভ্য শ্রীতিসম্পন্নতাবধি ।

অধিকারা অসংখ্যেয়া গুণাঃ পঞ্চবিধা মতাঃ ॥ ১৬ ॥

অন্তর্য—১৬ । হি (কারণ), ঈশ্বসামুখ্যাঃ (শ্রীভগবানের প্রতি ঈশ্ব উন্মুখতা হইতে) আরভ্য (আরম্ভ করিয়া) শ্রীতিসম্পন্নতাবধি প্রেমপ্রাপ্তি পর্যন্ত ) অসংখ্যেয়াঃ (অসংখ্য) অধিকারাঃ । (অধিকার) ; গুণাঃ (সত্ত্বাদি গুণ অর্থাৎ গুণবিভাগ) পঞ্চবিধাঃ (পঞ্চপ্রকার) মতাঃ (বিবেচিত হয়) ।

টীকা—১৬ । তমঃ, রজস্তমঃ, রজঃ, রজঃসত্ত্বঃ, সত্ত্বমিতি গুণাঃ পঞ্চবিধাঃ । জড়ে ঈশ্বরান্বেষণকৃপঃ তমসঃ শান্তত্বম্ ; রজস্তমোবতো জড়সামান্তে উত্তাপস্ত চালকস্তেন বিশিষ্টতাবৃক্ত্যা সৌরত্বম্ ; রজসো নরপশুপূজাকৃপঃ গাণপত্যম্ ; রজঃসত্ত্ববশাঃ শুক্র-জীবপূজাকৃপঃ শৈবত্বম্ ;

সেই সকল বিষয়ে প্রীতি বা বিদ্বেষরহিত জনগণই সমদৰ্শী । তাহারা সকলে যদি ভক্তিমার্গানুসারী হইয়া ক্রমশঃ নিয় অধিকার হইতে উচ্চ অধিকারের দিকে গমন করিতে চেষ্টাপ্রয়ায়ণ এবং সর্বদা অপ্রাকৃতপ্রেমতাংপর্যবিশিষ্ট হন, তখন তাহারা এই গ্রন্থের (বক্তব্য) সারগ্রাহিমতাধিকারী । পৃথক পৃথক ক্রেবল বাহুচিহ্নাদি ধারণ করিয়া পরম্পর সম্প্রদায়বিরোধী, (অথচ বস্তুতঃ) ভক্তিহীন, ধর্মধৰ্মজী, শর্ত, বঞ্চিত, ক্রেবল সাধুর বাক্য-বহন তৎপর কিন্তু তাংপর্যজ্ঞানরহিত, মিথ্যাভিমানী জীবগণ (অধিকারী) নহে । ভারবাহী হইলেও ইহারা যদি নিজ দোষ পরিত্যাগপূর্বক সারগ্রাহীদের প্রবৃত্তি অনুসরণ করে, তাহা হইলে খট্টাঙ্গ, বাল্মীকি প্রভৃতি বহু ভাগ্যবান্ব্যক্তির আয় সারগ্রাহীর অধিকার লাভ করিতে পারে ।

(টীকা-অনুবাদ—১৩-১৫)

স্ব-স্বাধিকারনিষ্ঠায় উত্তরোত্তরগামিনী ।

প্রবৃত্তিবর্ততে শশ্বৎ সারভাজাং ক্রমান্বয়াৎ ॥ ১৭ ॥

অন্তর—১৭। সারভাজাং (সারগ্রাহিগণের) প্রবৃত্তিঃ (রুচি) ক্রমান্বয়াৎ (ক্রমানুসারে) উত্তরোত্তরগামিনী (পর পর অধিকারে গতিশীলা হইয়া) স্বস্বাধিকারনিষ্ঠায়াং (নিজ নিজ অধিকারনিষ্ঠাতে) শশ্বৎ (সর্বদা) বর্ততে (অবস্থান করে) ।

সত্ততঃ প্রকৃতিভিন্নেশ্বরপূজাকুপং বৈষ্ণবত্ত্বমিতি পঞ্চবিধা \* গৌণেপাসনা ভবন্তি । অন্যৎ স্পষ্টম् । (টিকা—১৬)

মূল-অনুবাদ—১৬। কারণ, শ্রীভগবানের প্রতি ঈষৎ উন্মুখতা হইতে আরম্ভ করিয়া প্রেমসিকি পর্যন্ত অসংখ্য অধিকার আছে । আর, গুণসকলকে (অর্থাৎ সত্ত্বাদি গুণের বিশ্লাস-সমবায়) পঞ্চ প্রকার বিচার করা হয় ।

\* “কেবল অর্গচেষ্টা হইতে পরমার্থচেষ্টার উদয়কালকে ঈষৎ সামুদ্ধ্য বলা যায় । ঈষৎ সামুদ্ধ্য হইতে উত্তমাধিকার পর্যন্ত অসংখ্য অধিকার লক্ষিত তয় । প্রাকৃত জগতে ব্রহ্মজিজ্ঞাসার নাম—শাঙ্কুর্ম্ম । প্রাকৃতিকে জগৎকর্তা বিচার ঐ ধর্মে লক্ষিত হয় । শাঙ্কু-ধর্মে যে সকল আচার-ব্যবহার উপদিষ্ট আছে, সে সকল ঈষৎসামুদ্ধ্য-উদয়ের উপযোগী । আর্থিক লোকেরা যে সময়ে পরমার্থ জিজ্ঞাসা করেন নাই, তখন তাহাদিগকে পূর্মার্থত্বে আনিবার জন্য শাঙ্কুধর্মেৰূপদিষ্ট আচারসকল প্রলোভনীয় হইতে পারে । শাঙ্কুধর্মহই জীবের প্রথম পারমার্থিক চেষ্টা এবং তদধিকারিত্ব মানবগণের পক্ষে নিতান্ত শ্রেষ্ঠ । সামুদ্ধ্য অর্থাৎ ঈশ্বর-সামুদ্ধ্য প্রবল হইলে দ্বিতীয়াধিক্যে জড়ের মধ্যে উত্তাপের শ্রেষ্ঠতা ও কর্মক্ষমতা বিচারিত হইয়া উত্তাপের মূলাধার সূর্যকে উপাস্ত করিয়া ফেলে । তৎকালে দৌরধর্মের উদয় হয় । পরে উত্তাপকেও জড় বলিয়া বোধ হইলে<sup>৩</sup> পঞ্চচৈতন্ত্যের শ্রেষ্ঠতা-বিচারে গাণপত্যধর্ম তৃতীয়স্থলাধিকারে উৎপন্ন হয় । চতুর্থস্থলাধিকারে শুল্ক নরচৈতন্য শিবরূপে উপাস্ত হইয়া শৈবধর্মের প্রকাশ হয় । পঞ্চমাধিকারে জীবচৈতন্ত্যের পরম-চৈতন্ত্যের উপাসনারূপ বৈষ্ণবধর্মের প্রকাশ হয় ।” (শ্রীকৃষ্ণসংহিতা—উপকুমণিকা )

কেষাঞ্চিং প্রবলা ভূত্বা সর্বক্ষুদ্রাধিকারতঃ ।  
সর্বোচ্চতং পদং ধন্তে ন চিরাদিহ জন্মনি ॥ ১৮ ॥

**অন্তর্য—১৮ ।** [ ঐরূপ প্রবৃত্তি ] কেষাঞ্চিং ( কাহারও ) প্রবলা ( প্রবল ) ভূত্বা ( হইয়া ) ইহ ( এই ) জন্মনি ( জন্মে ) সর্বক্ষুদ্রাধিকারতঃ ( সর্বনিম্ন অধিকার হইতে ) সর্বোচ্চতং ( সর্বোচ্চ ) পদং ( অধিকার ) ন চিরাং ( অচিরে ) ধন্তে ( প্রাপ্ত হয় ) ।

**টীকা—১৭ ।** স্পষ্টম् ।

**টীকা—১৮ ।** খট্টাঙ্গাদেৱদাহৱণাং স্পষ্টম্ ।

**টীকা-অনুবাদ—১৬ ।** তমঃ, রঞ্জঃ ও তমঃ, রঞ্জঃ, রঞ্জঃ ও সত্ত্ব, সত্ত্ব—এইরূপে গুণ পাঁচ প্রকার । তমোগুণে জড় বস্ত্বতে ঈশ্বরের অন্ধেষণরূপ শাক্তত্ব ( শক্তি-উপাসনা ) ; জড়সাধারণে উত্তাপের পরিচালকতাহেতু ( সেই উত্তাপে ) বিশিষ্টতাবুদ্ধিবশতঃ রজস্তমোগুণীর সৌরত্ব ( সূর্য-উপাসনা ) ; রজোগুণ হইতে নরপশ্চপূজারূপ গাণপত্য ( গণেশ-উপাসনা ) ; রঞ্জসত্ত্বগুণবশে শুক্রজীব-পূজারূপ শৈবত্ব ( শিব-উপাসনা ) ; সত্ত্বগুণে প্রকৃতি হইতে ভিন্ন ঈশ্বরের পূজারূপ বৈষ্ণবতা ( বিষ্ণু-উপাসনা ) —এই পাঁচ প্রকার গোণ উপাসনা হইয়া থাকে । অবশিষ্ট স্ফুল্পষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—১৭ ।** সারগ্রাহিগণের রূচি ক্রমান্তুসারে উন্নতরোভূত গৃতিশীলা হইয়া নিজ নিজ অধিকার-নির্ষাকারে সর্ববিদ্যা অবস্থান করে ।

**টীকা-অনুবাদ—১৭ ।** অর্থ স্পষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—১৮ ।** কাহারও তাদৃশ প্রবৃত্তি প্রবল হইয়া এই জন্মেই সর্বনিম্ন অধিকার হইতে সর্বোচ্চ অধিকার অচিরে লাভ করিয়া থাকে ।

জন্মান্তরমপেক্ষন্তে কর্মণাং ভারবাহিনঃ ।  
 তথাপি কর্মচাতুর্যে স্পৃহা তেষাং ন জায়তে ॥ ১৯ ॥  
 কোটিজন্মান্তরেহপি স্তান্ন সারগ্রহণে মতিঃ ।  
 যাবন্ন ঘটতে তেষাং সাধুসঙ্গং মদাত্মকঃ ॥ ২০ ॥

**অন্তর্বন্ধ—১৯।** ০ কর্মণাং ( কর্মের ) ভারবাহিনঃ ( ভারবাহিগণ )  
 জন্মান্তরং ( জন্মজন্মান্তরের ) অপেক্ষন্তে ( অপেক্ষা করে ) । তথাপি  
 ( তথাপি ) তেষাং ( তাহাদের ) কর্মচাতুর্যে ( কর্মের নিপুণতায় ) স্পৃহা  
 ( ইচ্ছা ) ন জায়তে ( উদিত হয় না ) ।

**অন্তর্বন্ধ—২০।** কোটিজন্মান্তরে অপি ( কোটিজন্ম পরেও ) তেষাং  
 ( তাহাদের ) সারগ্রহণে ( সারগ্রহণ-বিষয়ে ) মতিঃ ( বুদ্ধি ) ন স্তান্ন  
 ( হইবে না ) যাবৎ ( যতকাল পর্যাপ্ত ) ন ( না ) মদাত্মকঃ ( কুষ্ণপ্রদ-বন্ধ-  
 বিশিষ্ট ) সাধুসঙ্গঃ ( সৎসঙ্গ ) ঘটতে ( সংঘটিত হয় ) ।

**টীকা—১৯।** কর্মভারবাহিস্ত্বার্তাদীনামিহ জন্মনি কদাপি  
 অধিকারান্তরপ্রবেশোপদেশাদর্শনাদেতদপি স্পষ্টং ভবতি ।

**টীকা—২০।** আজন্ম মদাত্মকঃ সাধুসঙ্গে হি তেষামৌষধম্ ।  
 কেষাঙ্কিং স্বার্তভারবাহিনামপি সাধুসঙ্গবলেন সারপ্রাপ্তিশ শ্রয়তে  
 প্রাচীনবর্ণ-চরিতাদৌ ।

**টীকা-অনুবাদ—১৮।** খটুঙ্গাদির উদাহরণ হইতে অর্থ  
 স্পষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—১৯।** কর্মের ভারবাহিগণ জন্ম-জন্মান্তরের  
 অপেক্ষা করে । তথাপি তাহাদের কর্মনেপুণ্যে স্পৃহা উদিত  
 হয় না ।

বিশিষ্টঃ শক্তিসম্পন্নঃ ক্রীড়াবান् ভক্তবৎসলঃ ।  
ভক্তিব্যঙ্গে অপ্যমেরাঞ্চা প্রীতিমান্ সুন্দরো বিভূঃ ॥ ২১ ॥

**অন্তর্বন্ধন—২১।** [ মেই তৃত্ববন্ধন ] বিশিষ্টঃ ( দেহী ) শক্তিসম্পন্নঃ ( শক্তিমান् ) ক্রীড়াবান् ( লীলাময় ) ভক্তবৎসলঃ ( ভক্তগণের প্রতি শ্রেষ্ঠ-পূর্ণ ) প্রীতিমান্ ( প্রেমময় ) সুন্দরঃ ( কমনীয় ) বিভূঃ ( সর্বব্যাপী ) অমেরাঞ্চা অপি ( অপরিমেরস্বরূপ হইলেও ) ভক্তিব্যঙ্গঃ ( ভক্তিদ্বারা প্রকাশ্য বা জ্ঞেয় ) ।

**টীকা—২১।** ইদানীং ভগবত্তমারূপতে,—বিশিষ্ট ইত্যাদিনা । ন হি জ্ঞানেন গম্যো ভগবানপরিমেরাঞ্চ । স পুরুষঃ ক্রপয়া ভক্তিব্যঙ্গঃ সন् ভক্তানাং সম্বন্ধে বাংসল্যাং বিভুরপি স্বসৌন্দর্যং প্রকটয়তি । জীবেঃ সহ তেষামপ্রাকৃতবিভাগে পরমপ্রীত্যা ক্রোড়তি—দাসৈঃ প্রভুবৎ, সখিভিঃ সখিবৎ, বালৈঃ পিতৃবৎ, পিতৃভিঃ পুত্রবৎ, যুবতিভিঃ প্রিয়বৎ । এতে সম্বন্ধ নিগৃতা অপ্রাকৃতভাবসম্পন্নাঃ, ন তু মায়িকভাববিশিষ্টাঃ । ‘কথং সন্তবতি পরব্রহ্মণঃ ক্রীড়া লোকসামান্যবিদ্যুৎজ্যাশক্যাত, —স পুরুষঃ সর্বশক্তিসম্পন্নঃ কেনচিদপূর্ববিশেষধর্ম্মেণাবিতঃ,—“পরাঞ্চ শক্তিবিবিধেব শ্রয়তে” ইত্যাদি-বহুতরবেদ-( খঃ ৬।৮ ) পুরাণ-বাক্যপ্রামাণ্যাং ।

**টীকা-অনুবাদ—১৯।** কর্মভাবাহী শ্঵ার্ত প্রভৃতির ইহজন্মে কথনও অন্ত অধিকারে প্রবেশের উপদেশ দেখা যায় নৃ । ইহাও ( ইহার অর্থও ) স্পষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—২০।** কোটি-জন্ম পরেও তাহাদের সার-গ্রহণে বুদ্ধি সন্তুষ্ট নহে—যতকাল পর্যাপ্ত না কৃষ্ণপ্রদানে যত্ন-পরায়ণ সাধুসঙ্গের সংঘটন হয় ।

গুণেভ্যশ্চ গুণী ভিন্নঃ প্রাকৃতে পরিলক্ষ্যতে ।  
ন তথা প্রাকৃতাতীতে নির্ণয়ে নিত্যদেহিনি ॥ ১২ ॥

**অন্তর্বন্ধন—২২।** প্রাকৃতে ( মায়িক জুগতে ) গুণেভ্যঃ ( গুণ হইতে ) গুণী ( গুণবান् ব্যক্তি বা বস্তু ) ভিন্নঃ ( পৃথক্ ) পরিলক্ষ্যতে ( পরিদৃষ্ট হয় ) ; প্রাকৃতাতীতে ( অপ্রাকৃত জুগতে ) নির্ণয়ে ( ত্রিগুণাতীত ) নিত্যদেহিনি ( নিত্য সচিদানন্দবিশ্রাহ শ্রীভগবানে ) ন তথা ( সেইরূপ ভেদ নাই ) ।

**টীকা-অনুবাদ—২০।** আজন্ম কৃষ্ণপ্রদ-যত্নবিশিষ্ট সাধুসঙ্গই তাহাদের ঔষধ । রাজা প্রাচীনবর্হির চরিতাদিতে কোন কোন শ্঵ার্ত-ভারবাহিগণেরও সাধুসঙ্গবলে সারপ্রাপ্তির কথা শুনা যায় ।

**মূল-অনুবাদ—২১।** সেই তত্ত্ববস্তু—দেহী, শক্তিমান, লীলাময়, ভক্তবৎসল, প্রেমময়, সুন্দর, সর্বব্যাপী, অপরিমেয়-স্বরূপ হইলেও ভক্তিদ্বারা প্রকাশ্য বা জ্ঞেয় ।

**টীকা-অনুবাদ—২১।** এক্ষণে “বিশিষ্ট”-ইত্যাদি শ্লোকে ভগবত্তত্ত্ব আরম্ভ করিতেছেন । ভগবান् অপরিমেয় বলিয়া জ্ঞানদ্বারা লভ্য বা বোধ্য নহেন । সেই<sup>৩</sup>পুরুষ ( ভগবান् ) কৃপাপূর্বক ভক্তিদ্বারা প্রকাশ্য হইয়া ভক্তগণের সম্বন্ধে বাংসল্যবশতঃ বিভু হইয়াও, নিজ-সৌন্দর্য প্রকাশ করেন । জীবগণসহ তাহাদের অপ্রাকৃতবিভাগে পরমপ্রীতিতে ক্রীড়া করিয়া থাকেন—দাসগণসঙ্গে প্রভুর ঘায়, সখাগণসঙ্গে সখার ঘায়, বালকগণসঙ্গে পিতার ঘায়, মাতা ও পিতার সঙ্গে পুত্রের ঘায়, ঘূর্বতিগণ-সঙ্গে প্রিয়তমের ঘায় । এই সকল সম্বন্ধ রহস্যময়, অপ্রাকৃতভাব-বিশিষ্ট,—মায়িকভাবযুক্ত নহে । সাধারণ লোকের ঘায় পরব্রহ্মের লীলা কেমন করিয়া সন্তুষ্ট হয়, এই আশক্ষার উভয়ে বলিতেছেন—

টীকা—২২। প্রাকৃতে জগতি ষদ্গুণেভ্যশ্চ গুণিঃ, অবয়বাদ্বয়বিনঃ, দেহাদ্বয়েহিনঃ পার্থক্যঃ, তদ্বি চিজড়যোভিন্নসম্ভবাং ঘটতে। প্রতিবিষ্ট মায়িকপদার্থস্ত হেয়ত্তদোষদ্বারা বৈকৃষ্ণকুপাচ্ছিত্তব্রাং বিভিন্নস্তং সন্তুষ্টিঃ,—তস্মীন् চিত্তত্ত্বে এতাদৃশ-বৈতভাবাভাবাং। জড়ত্বে বিগতে সতি শুন্ধচিত্তব্রাং জীবস্ত স্বভাবাদবৈতসিদ্ধির্বতি,—দেহদেহিনোভেদাভাবাং। তস্মান্নিষ্ঠাং প্রাকৃতগুণরহিতে নিত্যচিত্তস্বরূপ-দেহবতি শ্রীভগবতি গুণগুণিভেদাভাবঃ কৈমুক্তিকগ্নার্ণেন সিধ্যতি। অশ্বাকং তু স্তুলদেহে গুণ-গুণিভেদস্বরূপ-বৈতদোষাং কৃতিসাধ্যং কার্য্যম্; পরমেশ্বরে তদভাবাদনায়াসসিদ্ধানি কার্য্যাণি, প্রাকৃতভাববরহিত-চিন্ময়ানি চ করণানি। প্রাকৃতদেহে যথা করণানি স্ব-স্বস্থানস্থিতানি কামপি শোভামাত্বস্তি দেহস্ত, তথা প্রাকৃতাতীতে চিদেহেহপি সর্বাণি করণানি স্বস্থানস্থিতানি কামপি সর্বচমৎকার-কারণীং শোভাং বিস্তারযস্তি, যাং দৃষ্ট্বা সর্বে জীবা ভগবত্যাকৃষ্টা ভবন্তি। চিদেহশ্রান্বীকরণে ভগবতঃ ‘সৌন্দর্য্যাভাবাপ্তে-রাকর্ষকত্বাসিক্রেশ্চ।

অত্রেদং তত্ত্বম,—ভগবতশিচ্ছক্তিরেকা ; তস্মাঃ প্রতিফলনদ্বারা মায়াশক্তিঃ কল্পিতা ভবতি, যয়া মায়া সর্বং প্রপঞ্চজাতং বিরচিতং ভগবদীক্ষণেন, জীবস্ত স্তুললিঙ্গস্বরূপদেহব্যৱহৃতমপি গঠিতম্। কিন্তু সর্বমেব চিত্তপ্রতিফলনমাত্রং ন তু নৃতনং তত্ত্বম্। জীবস্ত চিদেহপ্রতিফলিতমেতৎ স্তুললিঙ্গম্। চিত্তত্বে যানি যানি চিন্ময়ানি করণাত্মব্যবাশ্চ ‘সন্তি তানি

‘ইহার বহু প্রকারবিশিষ্ট পরা শক্তির কথা অবগত হওয়া যাই’ ইত্যাদি বহুতর বেদ-পুরাণের বচনের প্রমাণানুসারে সেই পুরুষ (ভগবান्) সর্বশক্তিসম্পন্ন, এক অপূর্ব বিশেষধর্ম্মযুক্ত। (টীকা-অনুবাদ—২১)

সর্বাণি স্থূলদেহে প্রতিফলিতানি । বস্তুতো যদি গুণগুণিভেদাত্মকা ভাবাঃ পরিহ্নিয়ন্তে, তবি সর্বাণি দেহাদীনি স্ব-স্বরূপভৃতানি ভবন্তি । হেয়-ভাববজ্জিতং সর্বং জগদেব বৈকুণ্ঠাত্মকং ভবতি । তস্মাঽ পরমেশ্বরস্তু স্বাভাবিকং নিত্যরূপমপি স্থাপিতং,—যেন স্বরূপেণ স ঔপনিষদঃ পুরুষঃ সর্বত্র পূর্ণস্তেন । তিষ্ঠন্নপি সর্বব্যাপিত্বং ভজতি নিজাচিন্ত্যশক্তিবলাঃ । এতদৌপনিষদং তত্ত্বাত্মপ্রত্যক্ষরূপপ্রমাণাঃ সিধ্যতি । ভাগবতপ্রারম্ভে ব্যাস-সমাধৌ তল্লাভো হি প্রসিদ্ধঃ—“অপশ্রুৎ পুরুষং পূর্ণং মায়াঞ্চ তদপাশ্রয়াম্” ইত্যাদি-( ভাৎ ১৭।৪ ) বচনেভ্যঃ । ( টীকা—২২ )

**মূল-অনুবাদ—২২** । মায়িক জগতে গুণ হইতে গুণীকে পৃথক् দেখা যায় ; অপ্রাকৃত জগতে ত্রিগুণাতীত নিত্যসচিদানন্দ-বিগ্রহ শ্রীভগবানে ( শ্রীকৃষ্ণে ) তাদৃশ গুণ-গুণিভেদ নাই ।

**টীকা-অনুবাদ—২২** । মায়িক জগতে গুণ হইতে গুণীর, অবয়ব হইতে অবয়বীর, দেহ হইতে দেহীর যে পার্থক্য, তাহা চেতন ও জড়ের ভিন্নসম্বন্ধ হইতে সন্তুষ্ট হয় । প্রতিবিষ্঵রূপ মায়িকপদার্থের হেয়তাদোষদ্বারা বৈকুণ্ঠস্বরূপ চিত্ত হইতে ভেদ সন্তুষ্ট—কারণ, সেই চিত্তস্ত্রে এইরূপ দ্বৈতভাবের অভাব । জড়ভাব অপগত হইলে দেহ ও দেহীর ভেদাভাববশতঃ শুন্দচিত্তস্ত্রে জীবের স্মৃতিবাব বা স্বরূপ হইতেই অন্বেতসিদ্ধি হয় । অতএব, নিগুণ অর্থাত প্রাকৃতগুণরহিত, নিত্যচিন্ময়-স্বরূপদেহবিশিষ্ট শ্রীভগবানে গুণ ও গুণীর ভেদাভাব কৈমুতিক-স্থায়ে সিদ্ধ হয় । কিন্তু আমাদের এই স্থূলদেহে গুণ ও গুণীর ভেদরূপ দ্বৈতদোষ থাকায় কার্য চেষ্টাসাধ্য হয় ; পরমেশ্বরে তাহার ( এইরূপ

বৈতভাবের) অভাবহেতু কার্যসকল অঘনিষ্ঠ এবং ইন্দ্রিয়সকলও প্রাকৃতভাবশূন্ত চিন্ময়! যেন্তে প্রাকৃতদেহে স্বস্বস্থানস্থিত ইন্দ্রিয়সকল দেহের এক শোভা বিধান করে, তজ্জপ অপ্রাকৃত চিন্ময়দেহেও স্বস্বস্থানস্থিত ইন্দ্রিয়সমূহ সকলের চমৎকারপ্রদ এক অপূর্ব শোভা বিস্তার করে—যাহা দর্শন করিয়া সকল জীব ভগবানে আকৃষ্ট হয়। চিন্ময়দেহের অস্তীকারে শ্রীভগবানের সৌন্দর্যের অভাবদোব ও আকর্ষকতার অসিদ্ধি হয়।

এই স্থলে তত্ত্ব এই—শ্রীভগবানের চিছক্ষি এক; তাহার প্রতিফলনদ্বারা মায়াশক্তির উন্নব হয়,—ভগবানের উচ্চশক্তিগ্রভাবে যে মায়াকর্তৃক প্রপঞ্চসমূহ নির্মিত হয় এবং জীবের স্থূল ও লিঙ্গরূপ দেহস্বরূপ গঠিত হয়। কিন্তু সমস্তই চিৎ বা চেতনের প্রতিফলনমাত্র, কোন নৃতন তত্ত্ব নহে। এই স্থূল ও লিঙ্গ—জীবের চিন্ময়দেহের প্রতিফলন। চিন্ময়তত্ত্বে যে যে চিন্ময় ইন্দ্রিয় ও অবয়ব আছে, তৎসমস্তই স্থূলদেহে প্রতিফলিত। বাস্তবিকপক্ষে, যদি গুণ-গুণিভেদাত্মক ভাবসকল পরিহার করা যায়, তাহা হইলে দেহাদি সমস্ত নিজ নিজ স্বরূপগত হইয়া পড়ে। হেয়ভাববর্জিত হইলে সমস্ত জগতই বৈকৃষ্ণস্বরূপ হয়। তাহা হইতে পরমেশ্বরের স্বাভাবিক নিত্যরূপও স্থাপিত হয়—যেই স্বরূপে সেই উপনিষৎ-কথিত পুরুষ সর্বত্র পূর্ণরূপে অবস্থান করিয়াও নিজ অচিন্ত্যশক্তিবলে সর্বব্যাপকতা প্রাপ্ত হন। এই উপনিষৎ-কথিত তত্ত্ব আত্মার প্রত্যক্ষপ্রমাণ হইতে সিদ্ধ হয়। শ্রীমদ্ভাগবতের প্রারম্ভে—“তিনি পূর্ণ পুরুষকে এবং সেই পুরুষের অপাশ্রিতা মায়াকেও দর্শন করিলেন”—ইত্যাদি বাক্য-প্রমাণে শ্রীব্যাসদেবের সমাধিতে উহার (ঐ তত্ত্বের) উপলক্ষ্মির বিষয় প্রসিদ্ধ। (টীকা-অনুবাদ—২২)

বিন্দুবিন্দুতয়া জীবে যে শক্তিগুণাদয়ঃ ।

তে সর্বে কিল বর্তন্তে নিত্যং পূর্ণতয়া হরৌ ॥ ২৩ ॥

অন্তে চ বহুবং সন্তি গুণাঃ কৃষে স্বভাবতঃ ।

মোপলক্ষ্মিবেতেষাং নৃণাং শক্তেরভাবতঃ ॥ ২৪ ॥

**অন্তর—২৩-২৪ ।** জীবে ( জীবমধ্যে ) যে যে ( যেই যেই )  
শক্তিগুণাদয়ঃ ( শক্তি, গুণ প্রভৃতি ) বিন্দুবিন্দুতয়া ( বিন্দুবিন্দুভাবে )  
[ দৃষ্ট হয় ], তে সর্বে ( সেই সমস্ত ) কিল ( মহাজন ও শাস্ত্রবাক্যা-  
নুসারে ) হরৌ ( শ্রীহরিতে ) নিত্যং ( নিত্যকাল ) পূর্ণতয়া ( পূর্ণভাবে )  
বর্তন্তে ( বিদ্যমান ) । কৃষে, ( শ্রীকৃষে ) অন্তে চ ( আরও ) বহুবং ( বহু )  
গুণাঃ ( গুণরাশি ) স্বভাবতঃ ( স্বাভাবিকরূপে ) সন্তি ( আছে ) । নৃণাঃ  
( মানবের ) শক্তেঃ ( শক্তির ) অভাবতঃ ( অভাবহেতু ) তেষাং ( সেইসকল  
গুণের ) উপলক্ষ্মিঃ ( জ্ঞান ) ন ভবেৎ ( হইতে পারে না ) ।

**টীকা—২৩-২৪ ।** বিচার-দয়া-প্রভৃতি-শক্তিগুণাদয়ো বিন্দু-  
বিন্দুতয়া জীবে বর্তন্তে । তে সর্বে পূর্ণতয়া হরৌ ভগবতি নিত্যং তিষ্ঠন্তি ।  
অপি চ স্বভাবতো ভগবতি অন্তে চ বহুবো গুণাঃ সন্তি ; জীবানাং  
তচ্ছপলক্ষ্মিন্দু সন্তবতি তাত্ত্ব-শক্ত্যভাবাং ।

**মূল-অনুবাদ—২৩-২৪ ।** জীবে যে যে শক্তি-গুণ-প্রভৃতি  
বিন্দুবিন্দুভাবে বিদ্যমান, সেই সমস্ত শ্রীহরিতে নিত্য পরিপূর্ণভাবে  
অবস্থিত,—ইহা সাধু ও শাস্ত্র-বাক্যে প্রমিন্দ । শ্রীকৃষে আরও বহু  
গুণরাশি স্বাভাবিকভাবেই আছে । মানুষের শক্তির অভাবহেতু  
এই সকলের উপলক্ষ্মি সন্তব নহে ।

**টীকা-অনুবাদ—২৩-২৪ ।** বিচার, দয়া প্রভৃতি, শক্তি ও  
গুণ প্রভৃতি বিন্দুবিন্দু পরিমাণে জীবে আছে । সেই সকল ভগবান্-

প্ৰপঞ্চবিজয়স্তু লীলয়া নিজশক্তিঃ ।

তথাপি পরমেশস্তু নিষ্টুর্ণত্বং ন হীয়তে ॥ ২৫ ॥

**অন্তর্য—২৫ ।** লীলয়া ( লীলাবশতঃ ) নিজশক্তিঃ ( নিজশক্তি-  
বলেই ) তন্ত্র ( তাঁহার—শ্রীকৃষ্ণের ) প্ৰপঞ্চবিজয়ঃ ( মায়িক জগতে  
আগমন ) । তত্র অপি ( সেখানেও—মায়িক জগতেও ) পরমেশস্তু  
( পরমেশ্বরের ) নিষ্টুর্ণত্বং ( ত্রিগুণাতীতত্ব ) ন হীয়তে ( হীন হয় না ) ।

**টীকা—২৫ ।** প্ৰাপঞ্চকে জগতি ভগবদাবিৰ্ভাবোহপি সন্তুষ্টি  
স্বৰূপ-শক্তিবলাঃ । কিন্তু তন্মুন্ত তন্মুন্তাবিৰ্ভাবে তন্ত্র নিষ্টুর্ণত্বং জীবস্ত্বে  
ন হীয়তে । মায়া তদাসীন্দ্বাঃ তদাগমনে কুষ্ঠিতা ভবতি, ন তু তদৰ্শনে  
প্ৰভোবৈকুণ্ঠস্তু কুষ্ঠত্বং, যথা মায়াবাদিনো বদন্তি শঙ্কৱাচ্ছাঃ ।

শ্রীহরিতে নিত্য পরিপূর্ণভাবে বিদ্যমান । অধিকন্তু শ্রীভগবানে অপৰ  
বহুগুণও স্বভাবতঃ আছে । সেইরূপ অর্থাৎ তহুপযোগী শক্তিৰ অভাবহেতু  
সেই সকলের উপলক্ষ্মি জীবের পক্ষে সন্তুষ্ট নহে । ( টীকা-অনুঃ—২৩-২৪ )

**মূল-অনুবাদ—২৫ ।** লীলাহেতু নিজশক্তিবলেই সেই  
শ্রীকৃষ্ণের মায়িক জগতে আগমন হয় । সেখানেও পরমেশ্বরের  
ত্রিগুণাতীত স্বৰূপের কোন হানি ঘটে না ।

**টীকা-অনুবাদ—২৫ ।** মায়িকজগতে শ্রীভগবানের আবিৰ্ভাবও  
সন্তুষ্ট হয়—( তাঁহার ) স্বৰূপ-শক্তিৰ বলে । কিন্তু সেই সকল আবিৰ্ভাবে  
জীবের আয় অঁহার নিষ্টুর্ণত্বের হানি হয় না । মায়া তাঁহার দাসী  
বলিয়া তাঁহার আগমনে কুষ্ঠিতা হয়, কিন্তু তাঁহার ( মায়াৰ ) দৰ্শনে  
( মায়াৰ ) অধীশ্বর বৈকুণ্ঠের ( ভগবানের ) কুষ্ঠভাব হয় না—যাহা  
শঙ্কৱাদি মায়াবাদিগণ বলিয়া থাকেন ।

অবতারা হরেক্তাবা<sup>১</sup> অনস্যজ্ঞার্জগামিনি ।  
 সর্বের্জ্ঞভাবসম্পন্নং ব্রজতত্ত্বং মহীয়তে ॥ ২৬ ॥  
 চিদাত্মা প্রীতিধর্মাযং ভগবচ্ছক্তিভাবিতঃ ।  
 প্রপঞ্চে দ্বিগুণে জীবং স্বরূপী-নিত্যধামনি ॥ ২৭ ॥

অন্তর্য—২৬ । অবতারাঃ হি ( অবতারগণ ) [ জীবের ] উর্জ্ঞার্জগামিনি ( ক্রমশঃ উন্নততর অধিকারপ্রাপ্ত ) মনসি ( হৃদয়ে ) হরেঃ ( শ্রীহরির ) ভাবাঃ ( লীজাময় প্রকাশ বা সন্তা ) ; সর্বের্জ্ঞভাবসম্পন্নং ( সর্বাপেক্ষা উন্নতভাববিশিষ্ট ) ব্রজতত্ত্বং ( ব্রজতত্ত্ব ) মহীয়তে ( বিশেষ সমাদৃত ) ।

অন্তর্য—২৭ । অযং ( এই ) জীবঃ ( জীব ) চিদাত্মা ( চেতনস্বরূপ ), প্রীতিধর্মা ( প্রেমধর্মবিশিষ্ট ), ভগবচ্ছক্তিভাবিতঃ ( শ্রীভগবানের শক্তিদ্বারা প্রকটিত ও সম্বৃদ্ধি ), প্রপঞ্চে ( মায়িক জগতে ) দ্বিগুণঃ ( সূল-সূক্ষ্ম দ্঵ইটি গুণ বা রজ্জুদ্বারা বৰ্ণ ) , নিত্যধামনি ( নিত্যধাম বৈকুঞ্চে ) স্বরূপী ( স্বরূপে অবস্থিত ) ।

টীকা—২৬ । “আবিভাবতিরোভাবা স্বপদে তিষ্ঠতি ; তামসী  
 রাজসী সাহস্রী মাহুষী ; বিজ্ঞানঘন আনন্দঘনঃ সচিদানন্দেকরসে  
 ভক্তিখোগে তিষ্ঠতি” ইতি গোপালোত্তরতাপনীবচনাঃ জীবান্বাঃ জ্ঞানবৃক্ষুপ-  
 ক্রমেণ ভগবদবতারাণাঃ হৎকোষবর্তিভাবত্বং সিদ্ধ্যতি,—(১) প্রথমাবস্থায়াঃ  
 জীবদেহস্ত্রঃ নির্দগ্নত্বে তন্ত্রাবস্থ মৎস্তত্ত্বম্ ; (২) দ্বিতীয়ে বজ্রদণ্ডত্বে  
 কচ্ছপত্তম্ ; (৩) তৃতীয়ে মেরুদণ্ডত্বে শূকরত্তম্ ; (৪) চতুর্থে  
 অর-পশুভাবত্বে নৃসিংহত্তম্ ; (৫) পঞ্চমে ক্ষুদ্রনরত্বে বামনত্তম্ ;  
 (৬) ষষ্ঠে অসভ্যনরত্বে পরশুরামত্তম্ ; (৭) সপ্তমে সভ্যভাবসম্পন্নত্বে  
 শ্রীরামচন্দ্রত্তম্ ; (৮) অষ্টমে পরমরসাধারত্বে কৃষ্ণত্তম্ ; (৯) নবমে

জ্ঞানদ্঵াৰা পৰমেশ্বৰ-পৱিমাণ-চিন্তাপ্রাবল্যে বুদ্ধত্বম্ : (১০) তদ্বারা নাস্তিক্যপ্রাবল্যে দশমে কঙ্কিত্বমিতি দশাবতারভাবাঃ । ভাবানাং যদ্বেয়ত্বং লক্ষিতং, তদ্দৃষ্টি নিষ্ঠং, ন তু দৃশ্যনিষ্ঠম् । এবং মতভেদেয় ভিন্ন-বৈজ্ঞানিক-বিচারসিদ্ধা ভাবাঃ পরিদৃশ্যন্তে । • এতে ভাবা ভগবতি নিত্যাঃ, বৈকুণ্ঠ-বৈচিত্র্যান্তর্গতত্বাঃ । সর্ব এব তে হেয়ত্ববর্জিতা বেদিতব্যাঃ সারগ্রাহিভিঃ ।

(টীকা—২৬)

**টীকা—২৭।** ইদানীং চিদাত্মজীবধর্মং বদন্ত তমেব বিবৃণোতি শ্লোক-চতুষ্টয়েন । নিত্যধার্মি বৈকুণ্ঠে স্বরূপী জীবঃ ; চিদাত্মেতি তস্ত স্বরূপলক্ষণম্ । ক্রিয়াপরিচেয়ত্বং প্রীতিধর্মত্বম্ । কিন্তু ভগবচ্ছত্যা ভাবিতশ্চালিতঃ স্থষ্টঃ পালিতো বা সঃ । যদা প্রপঞ্চে বদ্ধস্তিষ্ঠতি তদা চিদাত্মস্বরূপোহপি স্থূললিঙ্গস্বরূপবিশিষ্টো ভবতি । কর্মেন্দ্রিয়গ্রাহত্বং স্থূলত্বম্ । জ্ঞানেন্দ্রিয়গ্রাহত্বং লিঙ্গত্বমিতি বোধ্যম্ ।

**মূল-অনুবাদ—২৬।** অবতারগৎ—জীবের ক্রমোন্নত অধিকার-প্রাপ্ত হৃদয়ে শ্রীহরির ভাব (লীলাময় প্রকাশ ‘বা’ সন্তা) ; সর্বেবাচ্চভাববিশিষ্ট ব্রজতত্ত্ব সর্বেবাপরি পূজিত ।

**টীকা-অনুবাদ—২৬।** গোপালোন্তরতাপনী শ্রতির “আবির্ভাবতিরোভাবা” ইত্যাদি বাক্য হইতে ইহা সিদ্ধ হয় যে, শ্রীভগবানের অবতারসকল জীবের জ্ঞানবুদ্ধির ক্রমবিকাশ ও ধারণাযোগাত্মা-অনুসারে হৃদয়কোষে প্রকটিত ভাবস্বরূপ (ভাবমূর্তি) । (১) প্রথমাবস্থায় জীবদেহের মেরুদণ্ডহীন স্বরূপে সেই ভাবের মৎস্তরূপ ; (২) দ্বিতীয়, জীবদেহের বজ্রদণ্ডাবস্থায় ঐ ভাবের কচ্ছপরূপ ; (৩) তৃতীয়, মেরুদণ্ড-অবস্থায়—শূকররূপ ; (৪) চতুর্থ, জীবের নরপঞ্চস্বরূপে—নৃসিংহরূপ ; (৫) পঞ্চম, ক্ষুদ্রনরাবস্থায়—বামনরূপ ; (৬) ষষ্ঠ, অসভ্য নরাবস্থায়—

পরশুরামরূপ ; (১) সপ্তম, সভ্যতাসম্পন্নাবস্থায়—শ্রীরামচন্দ্ররূপ ; (৮) অষ্টম, পরমরসাধার-অবস্থায়—কৃষ্ণরূপ ; (৯) নবম, (ইন্দ্ৰিয়- ) জ্ঞান দ্বারা পরমেশ্বরকে পরিমাণ করিবার চিন্তার প্রাবল্যে—বুদ্ধরূপ ; (১০) দশম, তাদৃশ চিন্তাদ্বারা নাস্তিকতার প্রাবল্যে—কঙ্কিরূপ, এইরূপ দশাবতারের ভাবসমূহ। এই সকল ভাবের যে হেয়তা লক্ষিত হয়, তাহা দর্শকগত, কিন্তু দৃশ্যগত নহে। মতভেদ থাকিলেও এইরূপ বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক-বিচারসিদ্ধ ভাবসকল দেখা যায়। বৈকুণ্ঠ-বৈচিত্রের অন্তর্গত বলিয়া এই সকল ভাব শ্রীভগবানে নিত্য। সারগ্রাহিগণ এই সমস্তই হেয়তাহীন বলিয়া জানিবেন (হেয়তা-রহিতরূপে জ্ঞাত হইবেন)। (টীকা-অনুৰূপ—২৬)

**মূল-অনুবাদ—২৭।** এই জীব-চেতনস্বরূপ, প্রেমধর্ম-বিশিষ্ট, শ্রীভগবানের শক্তিদ্বারা প্রকটিত ও সম্পর্কিত, মায়িক জগতে সূল-সূক্ষ্ম দুইটী গুণ বা রজু-দ্বারা আবক্ষ, নিত্যধামে (বৈকুণ্ঠে) স্বরূপে অবস্থিত।

**টীকা-অনুবাদ—২৭।** এক্ষণে চিন্ময়স্বভাব জীবের ধর্ম বলিবার জন্য তাহা চারিটী শ্লোকে বিবৃত করিতেছেন। নিত্যধাম বৈকুণ্ঠে জীব স্বরূপে অবস্থিত; ‘সে চেতন আআ’—ইহা তাঁহার স্বরূপের পরিচয়। প্রীতিধর্মবিশিষ্টতা—তাহার কার্যদ্বারা জ্ঞেয় ধর্ম অর্থাৎ ক্রিয়াদ্বারা পরিচয়। সে ভগবানের শক্তিদ্বারা ভাবিত অর্থাৎ চালিত, সৃষ্টি বা পালিত। যখন প্রপঞ্চে বন্ধ হইয়া অবস্থান করে, তখন সে চিন্ময়-আআস্বরূপ হইয়াও সূলসূক্ষ্ম দুইটী দেহবিশিষ্ট হয়। কশ্মেন্দ্রিয়গ্রাহতাই সূলভাব, জ্ঞানেন্দ্রিয়গ্রাহতাই সূক্ষ্মভাব—এইরূপ বুঝিতে হইবে।

সঙ্কোচে বিকচে শশ্রৎ ষড়বিকারবিবর্জিতঃ ।  
ভোক্তৃত্বমজালাং স স্বধর্মাদ্বি বহিশুখঃ ॥ ২৮ ॥

**অন্তর্য—২৮।** সঃ ( সেই জীব ) বিকচে ( বৈকৃষ্ণ-জগতে ) [ এবং ] সঙ্কোচে ( মাত্রিক জগতেও ) শশ্রৎ ( নিত্যকাল ) ষড়বিকার-বিবর্জিতঃ ( জন্মপ্রভৃতি ছয়বিকারশৃঙ্গ ) । [ কিন্তু ] সঙ্কোচে ( জড়জগতে ) [ সেই জীব ] ভোক্তৃত্বমজালাং ( ভোক্ত্বাভিমানের ভাস্তিকূপ জালে আবদ্ধ হইয়া ) স্বধর্মাদ্বি ( কৃষ্ণসেবাকূপ স্বধর্ম হইতে ) বহিশুখঃ ( নিবৃত্ত ) ।

**টীকা—২৮।** জন্মাস্তিত্ববৃক্ষক্ষয়পরিগামমরণানীতি ষড়বিকারাঃ । বিকচে বৈকৃষ্ণে স্ব-স্বরূপে তিষ্ঠন্তি ষড়বিকার-বহিতঃ । সঙ্কোচে প্রপঞ্চ-ব্রতনেহপি শুন্দজীবশ্চ তত্ত্বিকারাভাবঃ, কেবলং সূললিঙ্গশরীরদ্বয়শ্চ তত্ত্বিকারাঃ প্রবর্তন্তে । দেহাত্মাভিমানাজীবশ্চাপি ক্লেশভাগিত্বং তত্ত্বেব । স্বরূপতো জীব এব ভোগ্যঃ, পরমেশ্বরো ভোক্তা । জীবশ্চ স্বাধীনপ্রীতিকামুকেনেধরেণ স্বাধীনত্বং তন্মে প্রদত্তম् । কিন্তু মৌচাপ্তদত্তং বিরংকৃতয়া ব্যবহৃতং জীবেন স্বভোগবাঙ্গয়া । তস্মাং ভোক্তৃত্বমজালাজীবশ্চ স্বধর্মবৈশুখ্যং ভবতি । তস্মাং প্রপঞ্চে ভোগায়তনে প্রাপ্তে সতি দেহাত্মাভিমান-দ্রমজালে বদ্ধো ভবন্তি বিকার-সমন্বিনঃ ক্লেশান্তি ভুঙ্গক্তে ।

**মূল-অনুবাদ—২৮।** সেই জীব—কি বৈকৃষ্ণ-জগতে, কি জড় জগতে—নিত্যকাল ছয় প্রকার বিকার-শৃঙ্গ । জড়-জগতে ভোক্ত্বাভিমানের মোহজালে আবদ্ধ হইয়া [ কৃষ্ণসেবাকূপ ] স্বধর্ম হইতে নিরৃত ।

**টীকা-অনুবাদ—২৮।** জন্ম, অস্তিত্ব, বৃক্ষ, ক্ষয়, পরিগাম ও শৃঙ্গ—এই ছয় বিকার । বিকচে অর্থাৎ বৈকৃষ্ণে স্বস্বরূপে অবস্থিত সে

স্বধর্মঃ কৃষ্ণদাস্তং হি তশ্চিংস্তিষ্ঠন্ত স্বথী সদা ।  
তদভাবাত্তিথা ক্লেশা মায়াসক্তস্ত দুঃখদাঃ ॥ ২৯ ॥

অন্তর—২৯ । কৃষ্ণদাস্তং হি ( কৃষ্ণসেবাই ) [ জীবের ] স্বধর্মঃ ( নিজধর্ম ) ; তশ্চিন্ত ( সেই স্বধর্মে ) তিষ্ঠন্ত ( অবস্থিত থাকিয়া ) [ সে ] সদা স্বথী ( সর্বদা স্বথী ) । তদভাবাত্ত ( সেই স্বধর্মের অভাবহেতু ) মায়াসক্তস্ত ( মায়াতে আকৃষ্ট ) [ জীবের ] ত্রিধা ( ত্রিবিধ ) দুঃখদাঃ ( দুঃখকর ) ক্লেশাঃ ( ক্লেশ, হয় ) ।

টীকা—২৯ । “নৈমগিকং তু জীবানাং দাস্তং বিষেণাঃ সনাতনম্ । তদ্বিনা বর্ততে মোহাদাহচৌরঃ স কথ্যতে ॥”—ইতি বসিষ্ঠশ্লোকবচনা-জীবানাং কৃষ্ণদাস্তং স্বধর্ম ইতি স্বীকৃতং শাস্ত্রে । ভোক্তৃত্বমজালবদ্ধস্তু জীবগ্র স্বধর্ম-( কৃষ্ণাসক্তি- )পালনচেষ্টায়াং ষৎ স্বথং তদেব নিত্যম্ ; প্রপঞ্চনিষ্ঠায়াং ষৎ স্বথং তদনিত্যাং ফল্তু চ । স্বধর্মাভাবহেতুক-মায়াসক্তি- ( জীব ) ছয় বিকারিশৃঙ্গ । সংক্ষেপে অর্থাৎ প্রপঞ্চধামেও শুল্ক জীবে সেই সকল বিকারের অভ্যু, কেবল স্তুল-লিঙ্গ দুইটী শরীরের সেই সকল বিকার সংঘটিত হয় । দেহাত্মাভিমানহেতু জীবেরও ক্লেশভোগ সেইখানেই ( প্রাপঞ্চিক জগতেই অথবা স্তুললিঙ্গদেহেই ) । স্বক্ষেপে জীবই ভোগ্য ( অর্থাৎ বশ ), পরমেশ্বর ভোক্তা ( অর্থাৎ প্রাপ্ত ) । জীবের ( নিকট হইতে ) স্বেচ্ছাধীন প্রীতির অভিলাষী হইয়া ঈশ্বর তাহাকে স্বাধীনতা দিয়াছেন, কিন্তু জীব মৃচ্ছাবশতঃ নিজভোগবাসনায় তাঁহার দানকে বিরুদ্ধভাবে ব্যবহার করিয়াছে । সেই ভোক্তৃভূবের মোহজালে আবদ্ধ হইয়া জীবের স্বধর্মে বিমুখতা হয় । সেইহেতু ভোগধাম প্রাপঞ্চিক জগৎ প্রাপ্ত হইলে ( জীব ) দেহে আত্মাভিমানক্রপ ভ্রমজালে আবদ্ধ হইয়া উক্ত বিকারসম্বন্ধে বহু ক্লেশ ভোগ করে । ( টীকা-অনুঃ—২৮ )

০

সৎসঙ্গাজ্ঞায়তে শ্রদ্ধা তস্মাজ্ঞানং সুনির্ণালম্ ।

জ্ঞানাদ্যানং ততো ভক্তিঃ ক্লেশঘূৰ্ত্তোষণী ॥ ৩০ ॥

**অন্বয়—** ৩০ । সৎসঙ্গাং ( হরিভক্ত সাধুর সঙ্গ হইতে ) [ শ্রীভগবদ্বিষয়ে ] শ্রদ্ধা জ্ঞায়তে ( শ্রদ্ধা উদিত হয় ), তস্মাং ( সেই সাধুসঙ্গ হইতে ) সুনির্ণালং ( বিশুদ্ধ ) জ্ঞানং ( সম্বন্ধজ্ঞান ) জ্ঞায়তে ( উৎপন্ন হয় ) ; জ্ঞানাং ( ঐ জ্ঞান হইতে ) ধ্যানং ( শ্রীভগবানের চিন্তা বা স্মরণ হয় ), ততঃ ( সেই ধ্যান হইতে ) কৃষ্ণতোষণী ( শ্রীকৃষ্ণের তোষণকারিণী ) ক্লেশঘূৰ্ত্তোষণী ( সর্বক্লেশনাশিণী ) ভক্তিঃ ( সেবা ও প্রীতির ) জ্ঞায়তে ( প্রকাশ হয় ) ।

স্তুতস্ত্রিবিধাঃ ক্লেশা আধ্যাত্মিকাধিদৈবিকাধিভৌতিকাত্মকাঃ । শ্রীকৃপ-গোস্মামি-গ্রন্থে ( শ্রীভক্তিরসামৃতসিঙ্কো ১।১।১২) অবিষ্টা-পাপবীজ-পাপাত্মকা-স্ত্রিবিধাঃ ক্লেশাঃ । ( টীকা—২৯ )

**মূল-অনুবাদ—** ২৯ । কৃষ্ণদাশ্তাই [জীবের] স্বধর্ম ; তাহাতে অবস্থিত হইয়া সে সর্বদা সুখী । তদভাবে মায়াবন্ধ জীবের ত্রিবিধ দুঃখদায়ক ক্লেশ হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—** ২৯ । “বিশুর নিত্য দাশ জীবের পক্ষে স্বাভাবিক । যে মোহক্ষতঃ উহা বাতিরেকে অবস্থান করে, সে আত্মচৌর বলিয়া কথিত ।”—বসিষ্ঠ-স্মৃতির এই বাক্যপ্রমাণে ইহা শাস্ত্রসকলে স্বীকৃত যে, কৃষ্ণদাশ্ত সকল জীবের স্বধর্ম । ভোক্তৃস্ত্রের ভ্রমজালে আবন্ধ জীবের স্বধর্ম-( শ্রীকৃষ্ণপ্রীতি- ) পালনচেষ্টায় যে আনন্দ, তাহাই নিত্য । জগতে আসক্তিতে যে স্বৰ্থ, তাহা অনিত্য ও অসার । স্বধর্মাভাবের কারণে মায়াসক্তি, তাহা হইতে আধ্যাত্মিক, আধিদৈবিক ও আধি-ভৌতিককৃপ ত্রিবিধ ক্লেশ । শ্রীকৃপগোস্মামীর গ্রন্থে ( শ্রীভক্তিরসামৃতসিঙ্কুতে ১।১।১২) অবিষ্টা, পাপবীজ ও পাপ—এইকৃপ ত্রিবিধ ক্লেশ কথিত হইয়াছে ।

**টীকা—৩০।** সৎসঙ্গাং সাধুসঙ্গাঃ, ভগবদমূভবিনঃ সাধবঃ ; ন তু কেবলং বৈরাগ্যসন্ধ্যাসাধাশ্রমচিহ্নধারিণস্তুধারণাদপি তদমূভবসিদ্ধেঃ ; ন চ ‘সাধবো বয়ম্’ ইতি বাদিনো ভিক্ষুকার্শ । সম্প্রদায়নিষ্ঠাতঃ স্বসম্প্রদায়-লক্ষণান্বিতাঃ সংস্কারাদিবিশিষ্টাঃ সাধব ইতি মন্তব্যে । অসাম্প্রদায়িকানাং তু সম্প্রদায়চিহ্নধারিণঃ সর্বে শর্তা ইতি ভ্রমহেতুকো বিদ্বেষঃ । এবস্তুত-রাগদ্বেষ-রহিতাঃ সারগ্রাহিণঃ । ভগবদমূভবিনাং শ্রেষ্ঠসারগ্রাহিণাং সঙ্গাং তদাচরণানুসরণবলাং ভগবদ্বিষয়ে শ্রদ্ধাবস্থঃ স্ফুরিষ্মলং সম্বন্ধজ্ঞানং প্রাপ্ত্যবস্তি । তৎপ্রাপ্ত্যনন্তরং তদ্বস্তু ধ্যায়ন্তি । তদ্ব্যানে যা ভক্তিঃ প্রকাশতে, সৈব ক্লেশঘৰী শ্রীকৃষ্ণতোষিণী চ ।

**মূল-অনুবাদ—৩০।** সৎসঙ্গ ( কৃষ্ণভক্ত সাধুর সঙ্গ ) হইতে [ শ্রীভগবদ্বিষয়ে ] শ্রদ্ধার উদয় হয় ; তাহা ( সাধুসঙ্গ ) হইতে বিশুদ্ধ সম্বন্ধ-জ্ঞান উৎপন্ন হয় ; এই জ্ঞান হইতে ধান ( শ্রীকৃষ্ণের স্মরণ ) হয়, তাহা ( ধ্যান ) হইতে কৃষ্ণের সন্তোষ-কারণী ক্লেশনাশিণী-ভক্তির উদয় হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৩০।** সৎসঙ্গ অর্থাৎ সাধুসঙ্গ হইতে ; ভগবানীর অনুভবকারিগণ সাধু ; কিন্তু কেবল বৈরাগ্য-সন্ধ্যাস প্রভৃতি আশ্রম-চিহ্নধারিগণ নহে, কেননা, তাদৃশচিহ্ন ধারণ ব্যতীতও তাহার ( ভগবানীর ) অনুভূতি সিদ্ধ হয় । “আমরা সাধু” এইরূপ পরিচয়-প্রদানকারী ভিক্ষুকেরাও ( সাধু ) নহে । নিজ সম্প্রদায়লক্ষণযুক্ত সংস্কারাদি বিশিষ্টগণ সাধু—ইহা সম্প্রদায়নিষ্ঠা হইতে মনে করা হইশ্বা থাকে । সম্প্রদায়চিহ্নধারী সকলেই শর্ত—অসাম্প্রদায়িকগণের এইরূপ ভ্রমজনিত বিদ্বেষ হয় । এইরূপ রাগ-দ্বেষশূণ্যগণ সারগ্রাহী । ভগবদমূভবিশিষ্ট শ্রেষ্ঠ সারগ্রাহিগণের সঙ্গ হইতে অর্থাৎ তাহাদের আচরণের অনুসরণ-

প্রকৃতের্গবচ্ছত্তেঃ প্রতিবিষ্঵স্বরূপিণী ।  
 বিমুখাবরিকা মায়া যৎস্থং হেয়তাযুতম্ ॥ ৩১ ॥  
 মায়াসৃতং জগৎ সর্বং স্তুল-লিঙ্গ-স্বরূপকম্ ।  
 বৈকৃষ্ণন্ত বিশেষস্ত প্রতিবিষ্঵ং জুগ্নপ্রিতম্ ॥ ৩২ ॥  
 যদ্য যদ্য ভাতি হ্যসদিষ্টে তত্ত্ব সর্বং বিশেষতঃ ।  
 বর্ততে ভগবদ্বান্নি শিবরূপঘনাময়ম্ ॥ ৩৩ ॥

---

**অন্তর্য—৩১।** মায়া (জড়শক্তি—মহামায়া) ভগবচ্ছত্তেঃ (শ্রীভগবানের শক্তি) প্রকৃতেঃ (স্বরূপশক্তির) প্রতিবিষ্঵স্বরূপিণী (ছায়া-স্বরূপ) বিমুখাবরিকা (ক্ষণবিমুখগণের আবরণকারিণী) — যৎস্থং (যাহার স্থষ্টি) হেয়তাযুতম্ (হেয়ভাবযুক্ত)।

**অন্তর্য—৩২।** মায়াসৃতং (জড়মায়ার প্রস্তুত) স্তুললিঙ্গস্বরূপকং (স্তুল-স্তুক্ষ্মাত্মক) সর্বং (সমস্ত) জগৎ (পৃথিবী) বৈকৃষ্ণন্ত (বৈকৃষ্ণের) বিশেষস্ত (বৈচিত্র্যের) জুগ্নপ্রিতং (তুচ্ছ) প্রতিবিষ্঵ম্ (প্রতিচ্ছায়া)।

**অন্তর্য—৩৩।** অসদিষ্টে (অনিত্য প্রতিচ্ছবিরূপ জড় জগতে) যৎ যৎ (যাহা যাহা) ভাতি (বিদ্যমান), তৎ তৎ (সেই সেই) সর্বং হি (সমস্তই) ভগবদ্বান্নি (ভগবদ্বামে) বিশেষতঃ (বিশেষভাবে) অনাময়ং (নির্দোষস্বরূপে) শিবরূপং (স্তুত্যময়রূপে) বর্ততে (অবস্থিত)।

প্রভাবে ভগবদ্বিষয়ে শ্রদ্ধাযুক্তগণ অতি নির্মল সম্বন্ধজ্ঞান প্রাপ্তি হয়। উহা লাভের পর সেই বস্তু ধ্যান (চিন্তা) করে। সেই ধ্যানে যে ভক্তি (সেবাকৃচি) প্রকাশিত হয়, তাহাই ক্লেশনাশিনী ও শ্রীকৃষ্ণের তুষ্টিকারিণী। (টীকা-অনুবাদ—৩০)

টীকা—৩১-৩৩। ইদানীং মায়াশক্তিবিচারঃ ক্রিয়তে। চিছক্তি-স্বরূপশক্তি-প্রভৃতি-নানা-নামভিন্না ভগবৎপ্রকৃতিরেকা—যা ভগবদ্বাসানাং জীবানাং সম্বন্ধে পরমানন্দস্বরূপ। যা তু বহিশ্রুতাগাং জীবানাং সম্বন্ধে মায়ারূপেণাদরিক। বিক্ষেপিকা চ, সা ত্রিপাদবিভূতিমতো বৈকৃষ্ণবিশেষ-ধর্মস্থাসৎপ্রতিবিষ্টস্বরূপ। অচিক্ষিতলিঙ্গস্বরূপজগৎপ্রকাশিকা চ। স্বরূপশক্ত্যাবিক্ষুতবৈকৃষ্ণেন সহ মায়াবিক্ষুতপ্রপঞ্চস্ত সর্বথা সামৃশ্বং ভবতি। কেবলং হেয়ত্ত্বিষ্টব্রহ্মস্বর্মভেদেন ভিন্নত্বম্। হেয়ত্ত্বমত্র প্রাকৃতক্লেশ-ক্রপত্বম্; ভূজলাদি-রূপগন্ধাদি-ক্রিয়াকর্মাদি-বিশেষেষু ন ভিন্নত্বম্। কিন্তু তত্ত্বপরিণামে প্রাপক্ষিকে জগতি যদ্য যৎ ক্লেশদং হেয়ত্ত্বমস্তি তত্ত্বদ্বৈকৃষ্ণে নাস্তি,—বৈকৃষ্ণে তু সর্বব্যাপারেষু শিবত্ত্বমস্তি। অত্র হেয়দেশকালপাত্র-সংযোগাং স্বরূপবিক্ষুতস্ত মনসস্তবৈকৃষ্ণশিবত্বং ধ্যানাতীতং ভবতি। বৈকৃষ্ণস্ত নির্বিশ্বেষত্বং প্রাকৃতবিশেষবিরোধিত্বং নিরাকারত্বমিতি যন্মাতং তদ্বৃষ্টম্, সমাধিলক্ষজ্ঞানবিরক্ষণ, সমস্তপ্রয়োজনবাধকঞ্চ, ভ্রমাতিশয়বর্দ্ধকঞ্চ, বৈকৃষ্ণবিশেষান্তর্গতশুল্কজীবানাং চিত্স্বরূপনির্গতবিরুদ্ধকঞ্চ। অস্মাকং সবিশেষ-মতস্ত কৈশিচ্ছুলকজ্ঞানবাদিভিঃ কৃতক্রেণ দৃষ্টিম্;—তেবাং মতে প্রাকৃত-ভাবদ্বারা দৃষ্টিগোচরে অবর্তীর্ণঃ প্রতিফলিতো বৈকৃষ্ণভাবোহপি প্রাকৃত-ভাব ইতি যন্মিশ্চায়তে তদসৎ। অস্মাভিঃ সারগ্রাহিভিবৈকৃষ্ণভাবপ্রতি-ফলিতঃ প্রপঞ্চ ইতি নিশ্চিতম্। এতন্মাত্ত্যাগে ভগবদ্বন্দ্বিচিন্তনাদি-ভাবানাং প্রপঞ্চভাবজগত্বমপ্যাশঙ্কনীয়ং ভবতি। তদ্বিদ্বাসাং সর্বেহপি নাস্তিকাঃ স্ম্যঃ।

কিং হেয়ত্ত্বমিতি বিচারণীয়ম,—দেশস্ত হেয়ত্বং দূরত্বাদি, দূরত্বেহপি যচ্ছিবত্বং তবৈকৃষ্ণগতম্। কালস্ত হেয়ত্বং ভূতভবিষ্যত্বর্ত্মানভাবাঃ, তত্ত্ব-ভাবেষপি শিবত্ত্বমস্তি। পাত্রাগাং জলভূমিশরীরাদীনাং শ্রমসাধ্যত্ব-মূল্য-

সাধ্যত্ব-নানাভাবগতবিকৃত্বাদীনি হেয়ত্বম্ । কিঞ্চাস্মাকমশ্চামবহুয়াং  
শুক্ষিবত্তভাবাভাবাং হেয়ত্ব-শিবত্ব-গত-চিন্তা সম্পূর্ণাং ভবতি । কিন্তু  
কেবলং স্বতঃসিদ্ধজ্ঞানবলাং তৎসম্মোপলক্ষিনিসর্গসত্ত্বেতি হিরং ভবতি ।

( টীকা—৩১-৩৩ )

**মূল-অনুবাদ—৩১।** মায়া ( জড়শক্তি—মহামায়া )  
শ্রীভগবানের শক্তি পরা প্রকৃতির ছায়াকারণী ও [ কৃষ্ণ- ]  
বিমুখগণের আবরণকারণী—যাহার স্থষ্টি হেয়ভাববিশিষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—৩২।** এই মায়াক প্রসূত সূল-সূক্ষ্মাত্মক  
সমগ্র জগৎ বৈকুঞ্চের বৈচিত্রের তুচ্ছ প্রতিবিষ্ট ( ছায়া ) ।

**মূল-অনুবাদ—৩৩।** অনিত্য ছায়া জগতে যাহা যাহা  
বিদ্যমান, সেই সেই সমস্তই ভগবক্তামে ( বৈকুঞ্চে ) বিশেষভাবে  
নির্দোষ ও সুখময়কৃপে অবস্থিত ।

**টীকা-অনুবাদ—৩১-৩৩।** এক্ষণে মায়াশক্তির বিচার  
করা হইতেছে । চিছক্তি, স্বরূপশক্তি প্রভৃতি নানা নামে-মাত্র ভিন্ন  
শ্রীভগবচ্ছক্তি এক—যাহা ভগবদ্বাস জীবগণের সম্বন্ধে পরমানন্দকুপিণী ।  
আর, যাহা বহিমুখ জীবগণের সম্বন্ধে মায়াকৃপে আবরণকারণী ও বিক্ষেপ-  
কারণী, তাহা বৈকুঞ্চের ত্রিপাদবিভূতিবিশিষ্ট বিশেষ ধর্মের অসৎ বা  
অনিত্য প্রতিবিষ্টকুপিণী এবং জড়ধর্ম্মাশ্রিত সূক্ষ্ম ও সূলকুপবিশিষ্ট জগতের  
প্রকাশকারণী । স্বরূপশক্তিদ্বারা প্রকটিত বৈকুঞ্চের সহিত মায়াশক্তিদ্বারা  
প্রকটিত জড়জগতের সর্বপ্রকারে সাদৃশ্য আছে । কেবল হেয়ত্ব ও  
শিবত্বকৃপ ধর্মাভেদে পার্থক্য । এহলে প্রাকৃত ( মায়িক ) ক্লেশমুরতাই  
হেয়তা ; পৃথিবী-জীল প্রভৃতি, কূপ-গন্ধ প্রভৃতি, ক্রিয়া-কর্ম প্রভৃতি, বিশেষ-  
ধর্মে ভেদ নাই । কিন্তু সেই সকলের পরিণামস্বরূপ মায়িক জগতে  
যাহা যাহা ক্লেশপ্রদ হেয়তা আছে, তৎসমস্ত বৈকুঞ্চে নাই—বৈকুঞ্চে সকল

ব্যাপারেই মঙ্গলময়ভাব আছে। বৈকুঞ্চের সেই শিবভাব এই জগতে হেয় দেশ-কাল-পাত্রের সংঘোগহেতু বিকৃতস্বরূপ মনের ধ্যানের ( চিন্তার ) অতীত হয়। বৈকুঞ্চবস্ত্র নিবিশেষভাব, মায়িককৃপের বিকৃক্তভাব, নিরাকারতা—এই যে মত ( মতবাদ ) তাহা দোষবৃক্ষ, সমাধিতে লক্ষ জ্ঞানের বিকৃক্ষ, সকল প্রয়োজন বা সাধ্যের বাধক, অত্যন্ত ভাস্ত্রিবর্দ্ধক এবং বৈকুঞ্চলিশেবের অস্তর্গত শুন্দজীবের চেতন স্বরূপনির্ণয়ের বিরোধী। আমাদের সবিশেব মতে ( সিদ্ধান্তে ) কোন কোন শুক ( জ্ঞান- ) বাদিগণকর্তৃক দোষারোপ করা হইয়াছে; তাহাদের মতে—প্রাকৃত ভাবব্বারা দৃষ্টিগোচরে অবতীর্ণ প্রতিফলিত বৈকুঞ্চভাবও প্রাকৃত বা মায়িক ভাব—এই যে নিশ্চয় ( বা "সিদ্ধান্ত" ) করা হয়, তাহা অসৎ ( অশুক্ত )। আমরা সারগ্রাহিগণ ইহা নিশ্চয় করিয়াছি যে, বৈকুঞ্চভাব প্রতিফলিত হইয়া শুপঞ্চ ( মায়িক জগৎ ) হইয়াছে। এই মত ( সিদ্ধান্ত ) ত্যাগ করিলে ভগবৎসত্ত্ব,—ভগবচিন্তা প্রভৃতি ভাবসকল মায়িক ভাবের পরিণাম বলিয়া আশঙ্কা উপস্থিত হয়। তাহা বিশ্বাস করিলে সকলেই নাস্তিক হইয়া যাইবে।

হেয়তা কি—তাহা বিচার করা দরকার। দেশগত হেয়ভাব—  
দূরত্ব প্রভৃতি; দূরত্বেও যে শিবত্ব ( মঙ্গলময়তা ), তাহা বৈকুঞ্চগত।  
কালগত হেয়তা—ভূত, ভবিষ্যৎ, বর্তমান-ভাব, সেই সকলু ভাবেও শিবত্ব  
আছে। জল, ভূমি, শরীর প্রভৃতি পাত্রের হেয়তা—শ্রমসাধ্যত্ব,  
মূল্যসাধ্যত্ব, নানাভাবের বিকৃক্ততা প্রভৃতি। আবার আমাদের এই  
অবস্থায় শুক শিবত্বভাবের অভাববশতঃ হেয়তা-শিবতা-বিষয়ে চিন্তা  
সম্পূর্ণ হয় না। কিন্তু, কেবল স্বতঃসিদ্ধজ্ঞানবলে উহাদের ( হেয়ত্ব-শিবত্ব )  
অস্তিত্বের উপলক্ষ নির্গমসত্য—ইহা স্থির হয়। ( টীকা-অনুবাদ—৩১-৩৩ )

ধ্যানাদৌ ভক্তিমৎকার্যে প্রাকৃতেহপি স্বরূপতঃ ।  
সারাংশা নীতবৈকুণ্ঠাঃ কৃষ্ণাদেশে হৃদি স্থিতে ॥ ৩৪ ॥

**অন্তর্বর্তন—৩৪ ।** হৃদি (অন্তরে) কৃষ্ণাদেশে (কৃষ্ণের উদ্দেশ) স্থিতে (থাকিলে), স্বরূপতঃ (বস্তুতঃ) প্রাকৃতে অপি (মায়িক হইলেও) ধ্যানাদৌ (ধ্যান প্রভৃতি) ভক্তিমৎকার্যে (ভক্তিপূর্ণ কার্যে) সারাংশাঃ (সার অংশসকল) নীতবৈকুণ্ঠাঃ (বৈকুণ্ঠে অর্থাৎ ভগবানে নীত হয়)।

**টীকা—৩৪ ।** ধ্যানং মানসধর্মঃ ; মনসোহৃদ্গুভাবং চিদাভাসস্থাচ্ছ  
প্রাকৃতত্ত্বম্, ন তু চিদ্বৎ অপ্রাকৃতত্ত্বম্ । তস্মান্মানঃসাধাধ্যানাদিকর্মামপি  
প্রাকৃতত্ত্বং সিধ্যতি । নহু বিপরীতকার্য্যেণ বিপরীতফলমিতি আয়াৎ কথং  
প্রাকৃতধ্যানাদিনাহ প্রাকৃতবৈকুণ্ঠপ্রাপ্তিরিতি চেন । ধ্যানাদাবিতি শব্দেন  
সমস্তমানসশারীরিক-কার্য্যাণি বোধ্যাণি । যদি ভবতাং ভজনকার্য্যে ভগব-  
তুদেশোহস্তি, তর্হি তত্ত্বকার্য্যং কদাচিন্ন নিষ্ফলং ভবতি,—ভগবতঃ সর্বজ্ঞতা-  
করুণাময়তাদি-গুণসম্ভাবাং । অতঃ প্রাকৃতেহপি সাধনে শ্রীবিগ্রহাদৌ  
রসূপং ষৎ সারং তচ্চিচ্ছক্ত্যা ভগবৎসাম্নিধ্যং প্রতি নীতং ভবতি । ভগব-  
দাসৌভূতা মায়া চ বন্যপহরণবিধিনা বন্ধজীবানাং পূজার্চনাদিকৃত্যং স্বরূপ-  
শক্তিভূতা ভগবৎপদপঙ্কজে সমর্পয়তি । অতঃ কারণাদর্চনাদি-সম্বন্ধে শুক-  
জ্ঞানমার্গিণাঃ শ্রীবিগ্রহবিদ্বেষে কশ্চিদভিনিবেশো ন কর্তব্যঃ সারগ্রাহিভিঃ ।

**মূল-অনুবাদ—৩৪ ।** অন্তরে কৃষ্ণের উদ্দেশ থাকিলে,  
বস্তুতঃ মায়িক হইলেও ধ্যান প্রভৃতি ভক্তিপূর্ণ কার্য্যে সার অংশ-  
সকল বৈকুণ্ঠে (ভগবানে) নীত হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৩৪ ।** ধ্যান—মানস ধর্ম, অণু ও চিদাভাস  
বলিয়া মনের প্রাকৃতভাব,—কিন্তু চেতনের আয় অপ্রাকৃতভাব নহে ।  
অতএব মনের দ্বারা অনুষ্ঠের ধ্যানাদি কার্য্যেরও প্রাকৃতভাব সিদ্ধ হয় ।

কুঞ্চাভিমুখজীবাস্তু স্বধর্মাবস্থিতাঃ সদা।

যে তদ্বিমুখতাং প্রাপ্তা মায়া তেষাং বিমোহিনী ॥ ৩৫ ॥

চিছক্তেঃ প্রতিবিষ্টভাজগন্ধিথ্যেতি লোচ্যতে।

সাম্বন্ধিকেন লিঙ্গেন সত্যং তদ্বিদ্বষাং মতে ॥ ৩৬ ॥

**অন্তর্য—৩৫।** তু ( কিন্ত ) কুঞ্চাভিমুখজীবাঃ ( কুঞ্চে উমুখ জীবগণ ) সদা ( সর্বদা ) স্বধর্মাবস্থিতাঃ ( স্বধর্মে অবস্থিত ) ; যে ( যাহারা ) তদ্বিমুখতাং ( কুঞ্চবিমুখতা ) প্রাপ্তাঃ ( প্রাপ্ত হইয়াছে ), মায়া ( মহামায়া ) তেষাং ( তাহাদের ) বিমোহিনী ( মোহনকারিণী হন ) ।

**অন্তর্য—৩৬।** চিছক্তেঃ ( চিন্ময়ী শক্তির ) প্রতিবিষ্টভাব ( প্রতিবিষ্ট-ভাববশতঃ ) জগৎ মিথ্যা ( জগৎ মিথ্যা ) ইতি ( ইহা ) ন উচ্যতে ( স্বীকৃত হয় না ) । বিদ্বষাং ( তত্ত্বজগণের ) মতে ( মতানুসারে ) তৎ ( তাহা—জগৎ ) সাম্বন্ধিকেন ( সাম্বন্ধিক ) লিঙ্গেন (প্রমাণে) সত্যম্ (সত্য) । বিপরীত কার্য্যদ্বারা বিপরীত ফল—এই গ্রাহানুসারে, প্রাকৃত ধ্যানাদিকার্য্য-দ্বারা কেমন করিয়া অপ্রাকৃত বৈকৃষ্ণ লাভ হয়—এইরূপ যদি বলা হয়, তাহা সঙ্গত হয় না । “ধ্যানাদিতে”—এই শব্দদ্বারা সমস্ত মানসিক শারীরিক কার্য্যসকল বুঝিতে হইবে । যদি আপনাদের ভজনকার্য্য ভগবানের উদ্দেশ ( লক্ষ্য ) থাকে, তাহা হইলে সেই সকলকার্য্য কথনও নিষ্ফল হয় না—কারণ, শ্রীভগবানে সর্বজ্ঞতা, দয়ালুতা প্রভৃতি গুণ বিদ্যমান । অতএব প্রাকৃত সাধনেও শ্রীবিগ্রহাদিতে রস-রূপ যে সার, তাহা চিছক্তিদ্বারা ভগবৎসমীক্ষে নীত হয় । ভগবানের দাসীরূপিণী মায়াও পূজোপহার দেওয়ার বিধানে বন্ধজীবের সেবা-পূজাদি কার্য্য স্বরূপশক্তি-রূপে ভগবানের পাদপদ্মে সমর্পণ করেন । এই কারণে অচ্ছন্নাদি-বিষয়ে শুষ্কজ্ঞান-মার্গীদের শ্রীবিগ্রহে যে বিদ্বেষ, তাহাতে সারগ্রাহিগণের কোন মনোযোগ দেওয়া উচিত নহে । ( টীকা-অনুবাদ—৩৪ )

জড়েযু জ্ঞানমালোচ্য কৃত্বা কার্য্যাগ্রশেষতঃ ।

যতেত পরমার্থায় কার্য্যবিচ্ছতুরো নরঃ ॥ ৩৭ ॥

**অস্ত্রয়—৩৭।** চতুরঃ ( নিপুণ ) কার্য্যবিৎ ( কার্য্যজ্ঞ ) নরঃ ( ব্যক্তি ) কার্য্যাণি ( সকল কার্য্য ) অশেষতঃ ( সম্পূর্ণরূপে ) কৃত্বা ( করিয়া ) জড়েযু ( জড়মধ্যে ) জ্ঞানম् ( জ্ঞান ) আলোচ্য ( আলোচনা-পূর্বক ) পরমার্থায় ( পরমার্থলাভে ) যতেত ( বত্ত করিবেন ) ।

**টীকা—৩৫-৩৬।** অস্ত্রিন্দিকরণে তত্ত্বাঙ্গস্ত সম্বন্ধে নিরূপ্যাতে,—  
স্বধর্মঃ কৃষ্ণদৃশ্যম্ । মায়াবাদস্থানর্থকত্বং সূচিতং চিছক্তেরিতি শ্লোকেন ।  
পরমেশ্বরস্থেব জগতো ন নিত্যসত্যত্বম্ ; কিন্তু সৃষ্টেরারভ্য ভগবদিচ্ছয়া  
সংহারপর্যাস্তমেতশ্চ জগতঃ সামুক্ষিকসত্যত্বং নির্ণীতং বিদ্বত্তিঃ । স্পষ্টমন্ত্রং ।

**টীকা—৩৭।** শুকবৈরাগ্যবাদঃ পরিহতো জড়েষ্বিত্যাদিনা ।

**মূল-অনুবাদ—৩৫।** কিন্তু কৃষ্ণে উশুখ জীবগণ সর্ববদা  
স্বধর্মে অবস্থিত ; যাহারা কৃষ্ণবিমুখতাপ্রাপ্ত, মহামায়া তাহাদেরই  
মোহনকারিণী ।

**মূল-অনুবাদ—৩৬।** চিছক্তির প্রতিবিস্মতহেতু “জগৎ<sup>০০</sup>  
মিথ্যা”—ইহা স্বীকৃত হয় না । তত্ত্বজ্ঞগণের মতে তাহা ( জগৎ )  
সামুক্ষিক প্রমাণে সত্য ।

**টীকা-অনুবাদ—৩৫-৩৬।** এই অধিকরণে ( উক্ত ) তিনটী  
তত্ত্বের ( পরম্পর ) সম্বন্ধ নিরূপিত হইতেছে । **স্বধর্ম—কৃষ্ণদৃশ্য ।**  
“চিছক্তেঃ”—এই শ্লোকে মায়াবাদের অনর্থকতা সূচিত হইয়াছে ।  
পরমেশ্বরের গ্রাহ্য জগতের নিত্যসত্যতা নাই । কিন্তু ভগবদিচ্ছাক্রমে  
সৃষ্টিকাল হইতে আরস্ত করিয়া প্রলয়কাল পর্যন্ত এই জগতের সামুক্ষিক  
সত্যতা তত্ত্বজ্ঞগণ নিরূপণ করিয়াছেন । অবশিষ্ট সুস্পষ্ট ।

সংসারে দ্রব্যজাতানাং সংগ্রহে তৎপরো ভবেৎ ।  
 যত্ক্ষেত্রে লভ্যতে শান্তিয়া সাধ্যং প্রয়োজনম् ॥ ৩৮ ॥  
 জড়ানুযন্ত্রিতো জীবো জ্ঞানবৈরাগ্যযত্ততঃ ।  
 কচিঙ্গ লভতে মুক্তিমীশস্য কৃপয়া বিনা ॥ ৩৯ ॥

**অন্তর্ঘত—৩৮** । সংসারে (পৃথিবীতে) [প্রয়োজনীয়] দ্রব্যজাতানাং (দ্রব্যসমূহের) সংগ্রহে তৎপরঃ (সংগ্রহে চেষ্টিত, নিপুণ বা সতর্ক) ভবেৎ (হইবে)। যতঃ (কারণ), তৈঃ (তাহাদের দ্বারা) শান্তিঃ লভ্যতে (নিরুদ্বেগ লাভ করা যায়), যবা (যে শান্তিদ্বারা) প্রয়োজনং (জীবনের উদ্দেশ্য বা পুরুষার্থ) সাধ্যম্ (সাধ্য হয়)।

**অন্তর্ঘত—৩৯** । জড়ানুযন্ত্রিতঃ (জড়বদ্ধ) জীবঃ (জীব) দ্বিশস্ত (দ্বিখরের) কৃপয়া বিনা (কৃপা ব্যতীত) জ্ঞানবৈরাগ্যযত্ততঃ (জ্ঞান ও বৈরাগ্যের যত্নদ্বারা) কচিং (কখনও) মুক্তিঃ ন লভতে (মুক্তি লাভ করিতে পারে না)।

**টীকা—৩৮** । প্রয়োজনসাধনাবকাশকৃপা শান্তিঃ ।

**টীকা—৩৯** । স্পষ্টম্ ।

**মূল-অনুবাদ—৩৭** । নিপুণ কার্য্যজ্ঞ ব্যক্তি সকল কার্য্য নিঃশেষে অনুষ্ঠান করিয়া জড়মধ্যে জ্ঞান আলোচনাপূর্বক পরমার্থের জন্য যত্ন করিবে ।

**টীকা-অনুবাদ—৩৭** । ‘জড়েয়’ ইত্যাদি শ্লোকদ্বারা শুকবৈরাগ্য-বাদ পরিত্যক্ত হইল ।

**মূল-অনুবাদ—৩৮** । সংসারে (প্রয়োজনীয়) দ্রব্যসমূহের সংগ্রহবিষয়ে চেষ্টিত, নিপুণ বা সতর্ক হইবে। কারণ, তাহাদের দ্বারা শান্তি (নিরুদ্বেগ) লাভ করা যায়—যে শান্তিদ্বারা পুরুষার্থ সাধ্য হয় ।

তস্মাজ্জড়াআকে দ্রব্যে দৃষ্টি। কৃষ্ণান্বয়ং সদ।।  
যতেত জড়বিজ্ঞানাদজড়প্রাপ্তিসাধনে ॥ ৪০ ॥  
ধূত্র্যানং তড়িদ্যন্ত্রমাবিকুর্বন্ত সুপণ্ডিতঃ।  
বর্দ্ধতে ভগবদ্বাস্ত্রে জীবদ্বাস্ত্রবলাদিহ ॥ ৪১ ॥

**অন্তর্য—৪০।** তস্মাঽ ( অতএব ) জড়াআকে ( স্বরূপতঃ জড় )  
দ্রব্যে ( দ্রব্যে ) সদা কৃষ্ণান্বয়ং ( সর্বদা কৃষ্ণ-সম্বন্ধ ) দৃষ্টি ( আলোচনা-পূর্বক )  
জড়বিজ্ঞানাং ( জড়বিজ্ঞান হইতে ) অজড়প্রাপ্তিসাধনে ( চেতন বা  
চিত্তভূলাভ সুস্পাদন করিতে ) যতেত ( যত্ন করিবে )।

**অন্তর্য—৪১।** সুপণ্ডিতঃ ( মনীষী বা বৈজ্ঞানিক বাস্তি ) ধূত্র্যানং  
( বাস্পীয় ধান ) তড়িদ্যন্ত্রং ( বিদ্যুৎ-যন্ত্র ) আবিকুর্বন্ত ( আবিক্ষার করিয়া )  
ইহ ( এই জগতে ) জীবদ্বাস্ত্রবলাং ( শ্রীভগবদ্বন্মুখ জীবগণের সেবার  
আনুকূল্য-প্রভাবে ) ভগবদ্বাস্ত্রে ( শ্রীভগবানের সেবায় ) বর্দ্ধতে ( অগ্রসর  
হইতে পারেন )।

**টীকা—৪০।** ইদমপি স্পষ্টম্। অজড়ং চিত্তভূলম্।

**টীকা-অনুবাদ—৩৮।** শাস্তি, মুখ্যপ্রয়োজন-সাধনের স্বয়েগ-  
স্বরূপ।

**মূল-অনুবাদ—৩৯।** জড়বদ্ব জীৱ ঈশ্বরের কৃপা ব্যতীত  
জ্ঞান ও বৈরাগ্যের যত্নদ্বারা কথনও মুক্তি লাভ করিতে পারে না।

**টীকা-অনুবাদ—৩৯।** সুস্পষ্ট।

**মূল-অনুবাদ—৪১।** অতএব জড়স্বরূপবিশিষ্ট দ্রব্যে  
সর্বদা কৃষ্ণ-সম্বন্ধ আলোচনাপূর্বক জড়বিজ্ঞান হইতে চিত্তভূল লাভ  
করিতে যত্ন করিবে।

**টীকা-অনুবাদ—৪০।** ইহাও সুস্পষ্ট। অজড় অর্থাং চিত্তভূল।

ভূগোলং জ্যোতিষং বাক্ষ-মায়ুর্বেদং জৈবকম্।  
 পার্থিবং স্যালিলং ধোত্রং বৈদ্যতং চৌম্বকস্তথা ॥ ৪২ ॥  
 ঐক্ষণং বায়বং স্পান্দযং শাক্যং চৈত্ত্যং পাচনম্।  
 এতৎ সর্বং বিজানীয়াদীশদাস্ত্রপ্রপোষকম্ ॥ ৪৩ ॥

**অন্তর্মুল—৪২-৪৩।** ভূগোলং ( ভূগোল ) জ্যোতিষং ( জ্যোতিষ )  
 বাক্ষং ( উত্তিদ্বিষ্টা ) আয়ুর্বেদং ( চিকিৎসা-শাস্ত্র ) জৈবকং ( জীববিষ্টা )  
 পার্থিবং ( ভূ-তত্ত্ববিষ্টা ) সালিলং ( জলবিজ্ঞান ) ধোত্রং ( বাষ্পবিজ্ঞান )  
 বৈদ্যতং ( তড়িদ্বিজ্ঞান ) চৌম্বকং ( চুম্বকবিজ্ঞান ) ঐক্ষণং ( বৌক্ষণ-  
 বিজ্ঞান ) বায়বং ( বায়বিজ্ঞান ) স্পান্দযং ( স্পন্দন-বিজ্ঞান বা গতিবিজ্ঞান )  
 শাক্যং ( শক্তবিজ্ঞান ) চৈত্ত্যং ( মনোবিজ্ঞান ) চ পাচনং ( ও পাকবিজ্ঞান )  
 —এতৎ সর্বং ( এই সকলকে ) ঈশদাস্ত্রপ্রপোষকং ( ভগবদ্বাস্ত্রের পোষক  
 বলিয়া ) বিষ্টাং ( জানিবে ) ।

**টীকা—৪১।** বিধি-জড়সন্ধ্যাসিনামুচ্ছমরাহিত্যং দৃঢ়তে ধূম্রান-  
 মিত্যাদিনা ।

**টীকা—৪২-৪৩।** জড়জ্ঞানং বিবৃগ্নোতি,—ভূগোলমিতি । বাক্ষ-  
 মুক্তিওভ্যম্, জৈবকং ক্ষুদ্রজীবতত্ত্বম্, বৈদ্যতং তড়িবার্তাবহনং দিকম্, চৌম্বকং  
 দিঙ্গ-নিরূপণতত্ত্বম্, ঐক্ষণং চক্রবিষয়কম্, স্পান্দযং গতিবিধিবিষয়কম্;  
 শাক্যং শক্তবিধিনিরূপকম্, চৈত্ত্যং মানসবিজ্ঞানম্, পাচনং পাকবিষয়কম্।  
 যুক্তবৈরাগ্যাশ্রিতানামেতৎ সর্বং ভগবদ্বাস্ত্রপোষকং ভবতি ।

**মূল-অনুবাদ—৪১।** বিচারশীল পশ্চিম ব্যক্তি বাষ্পীয়-  
 যান, তড়িদ্যন্ত আবিষ্কার করিয়া এই পৃথিবীতে ভগবদ্বন্মুখ-জীবের  
 সেবানুকূলাপ্রভাবে শ্রীভগবানের সেবায় অগ্রসর হন ।

**টীকা-অনুবাদ—৪১।** “ধূম্রানং” ইত্যাদি শ্লোকে বিধি-জড়  
 সন্ধ্যাসিগণের উচ্ছমহীনতাকে নিন্দা করা হইয়াছে ।

যশোহর্থমিন্দ্রিয়ার্থম্ তত্ত্ব সাধ্যং যদ। ভবেৎ ।  
তদেশোদ্দেশ্যতাভাবাদনিত্যফলদায়কম্ ॥ ৪৪ ॥

**অন্তর—৪৪।** যদা ( যথন ) যশোহর্থং ( যশের প্রয়োজনে ) বা ইন্দ্রিয়ার্থং ( অথবা ইন্দ্রিয়ের অর্থাৎ ভোগস্থথের প্রয়োজনে ) তত্ত্ব ( সেই সমস্ত ) সাধ্যং ( করণীয় ) ভবেৎ ( হয় ), তদা ' ( তখন ) উশোদেশ্যতা-ভাবাং ( উশ্বরোদেশকতার বা ভগবৎপ্রয়োজনের অভাবহেতু ) অনিত্য-ফলদায়কম্ ( অনিত্যফলদায়ক হয় ) ।

**টীকা—৪৪।** যে জনা যশোহর্থমিন্দ্রিয়ার্থমর্থোপার্জনার্থং বা এত-জড়বিজ্ঞানং সাধয়স্তি তত্ত্বকর্মণি তেষামৌশোদেশাভাবানিত্যফলানি ন ভবন্তি । কেবলং যশ-আদিরূপমনিত্যফলানি ভবন্তীতি ভাবঃ । এতৎ কর্মবিচারে শুটং ভাবি ।

**মূল-অন্তুবাদ—৪২-৪৩।** ভূগোল, জ্যোতিষ, উত্তিদ্বিষ্টা, আযুর্বেদ, জীববিজ্ঞান, ভূ-তত্ত্ব, জলবিজ্ঞান, বার্ষিকবিজ্ঞান, তত্ত্বিজ্ঞান, চুম্বকবিজ্ঞান, বীক্ষণবিজ্ঞান, বায়ুবিজ্ঞান, গতিবিজ্ঞান, শব্দবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান ও পাকবিজ্ঞান — এই সকলকে ভগবদ্বাস্ত্রের পোষক বলিয়া জানিবে ।

**টীকা-অন্তুবাদ—৪২-৪৩।** 'ভূগোলং' ইত্যাদি শ্লোকে জড়জ্ঞান বিবৃত করিতেছেন । বাক্ষ—উত্তিতত্ত্ব, জৈবক—শুদ্রজীবতত্ত্ব, বৈচ্ছ্যত—তত্ত্বিদ্বাৰ্তাবহ ( টেলিগ্রাফ ) প্রভৃতি, চৌম্বক—দিঙ্গনির্ণয়তত্ত্ব, ঐক্ষণ—চক্রবিষয়ক ( অনুবীক্ষণ, দূরবীক্ষণ প্রভৃতি ), স্পান্দ্য—গতিবিধিবিষয়ক ( গতিবিজ্ঞান ), শাক্ত্য—শব্দবিধি-নিরূপক ( শব্দবিজ্ঞান ), চৈত্য—মানস-বিজ্ঞান, পাচন—পাকবিষয়ক ; যুক্তবৈরাগ্যাশ্রিতগণের এই সমস্ত ভগবদ্বাস্ত্র-পোষক হয় ।

বিগ্রহেষু ভজেদীশং ন ভৌমং হীজ্যমুচ্যতে ।  
ভৌমেজ্যা-বিগ্রহব্রহ্মে সম্পদায়মলাবুর্তো ॥ ৪৫ ॥

**অন্তর্মুক্তি—৪৫।** বিগ্রহেষু ( অর্চাবতারে বা শ্রীমূর্তিতে ) দীশং ( দীপ্তিরে ) ভজেৎ ( ভজন করিবে ) ; ইজ্যং ( অর্চনীয় শ্রীমূর্তি—অর্চা-বিগ্রহকে ) ন হি ভৌমম্ উচ্যতে ( কথনও পার্থিববস্ত বলা যায় না ) । ভৌমেজ্যা-বিগ্রহব্রহ্মে ( পুত্রলপুজা ও বিগ্রহে বিব্রহে ) উভো ( ছই-ই ) সম্পদায়মলো ( সম্পদায়ের মল ) ।

**টীকা—৪৫।** জড়বিজ্ঞানাদজড়প্রাপ্ত্যুপায়ং বদতি । ভৌমপূজকা বিগ্রহবিব্রহবিগ্রহ দ্বিবিধাঃ পৌত্রলিকাঃ সম্পদায়মলবশাঃ পরম্পরং বিবদন্তে, কিন্তু ভয়মতসারং ন গৃহন্তি । “যদ্যাআবুদ্ধিঃ কুণপে ত্রিধাতুকে” ইতি ভাগবতবচনে ( ১০।৮।৪।১৩ ) ভৌমপূজকানাং নিন্দা ক্ষয়তে । ন হি ভগবান् জড়ে জড়পরিণামো বা । তর্হি কথং তস্য ভৌমত্বম্ ? কিন্তু-জড়স্য ভগবতো ভাবব্যক্তীকরণাশয়া বিগ্রহ-গ্রহাদি-নানোপকরণানি স্থাপিতানি । ভগবত্তাং পর্যবুদ্ধ্যা তেষাং ব্যবহারাঃ ভৌমেজ্যা ন ভবতি ।

**মূল-অনুবাদ—৪৪।** যখন যশের প্রয়োজনে অথবা ইন্দ্রিয়স্থৰের প্রয়োজনে সেই সমস্ত করণীয় হয়, তখন ভগবৎ-প্রীতিবিধানরূপ প্রয়োজনের অভাবহেতু অনিত্য ফলদায়ক হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৪৪।** যে সকল ব্যক্তি যশের, উদ্দেশ্যে অথবা ইন্দ্রিয়স্থৰের জন্য, কিন্তু অর্থোপার্জনের উদ্দেশ্যে জড়বিজ্ঞানের অনুশীলন করে, তাহাদের সেই সকল কর্ম ভগবতুদ্দেশ্যের অভাবহেতু নিত্যফলবিশিষ্ট হয় না, কেবল যশঃ প্রভৃতিরূপ অনিত্যফলপ্রদ হয়—ইহা ভাবার্থ । ইহা কর্মবিচারে পরিস্কৃত হইলে ।

সম্প्रদায়মলশর্দেন সম্প্রদায়ি-বৈষ্ণবা ন দুষ্পিতাঃ, কিন্তু কেবলং সম্প্রদায়-  
মলে। নিন্দ্যতে। “ভূষিতোহপি চরেন্দুর্শং ন লিঙ্গং ধর্মকারণম্” ইতি  
মনুবচনাং ভূষিতা অভূষিতা বা বৈষ্ণবাস্ত সর্বত্র পূজ্যা এব ভবন্তি।

( টীকা—৪৫ )

মূল-অনুবাদ—৪৫। শ্রীবিগ্রহে উশ্মরের ভজন করিবে;  
অর্চাবিগ্রহকে কখনও পার্থিববস্ত্র বলা যায় না। পুতুলপূজা ও  
শ্রীবিগ্রহে বিদ্বেষ— দুই-ই সম্প্রদায়ের মল।

টীকা-অনুবাদ—৪৫। জড়বিজ্ঞান হইতে অজড় অর্থাৎ  
চিত্ত-লাভের উপায় বলিতেছেন;—ভৌমপূজক অর্থাৎ পুতুলপূজক ও  
বিগ্রহ-বিদ্বেষী—এই দুই শ্রেণীর পৌত্রলিঙ্কগণ সম্প্রদায়গত মলের  
( হেয়তার ) আশ্রয়ে পরম্পর বিবাদ করিয়া থাকে, অথচ উভয়মতের  
সারটুকু গ্রহণ করে না। “বাতপিত্তকফময় শবতুলা দেহে যাহার আত্মবুদ্ধি”  
—শ্রীমন্তাগবতের ( ১০।৮।১৩ ) এই শ্লোকে ভৌমপূজকগণের নিন্দা শুনা  
যায়। কারণ, ভগবান् জড় বা জড়-পরিণাম নহেন। তাহা হইলে কেমন  
করিয়া তাহার ভৌমত্ব ( মৃগয়স্ত্ব ) হয়? কিন্তু অজড় অর্থাৎ চিন্ময়  
ভগবানের ভাব ( স্বরূপ, ধারণা ) প্রকাশ করিবার অভিপ্রায়ে বিগ্রহ-গ্রহ  
প্রভৃতি নামা উপকরণ স্থাপিত হইয়াছে। ভগবৎ-তৎপর্য-বুদ্ধিতে ঐ  
সকলের ব্যবহার হইলে ভৌমপূজা হয় না। সম্প্রদায়মল-শর্দে সম্প্রদায়ী  
বৈষ্ণবগুণ নিন্দিত হন নাই, কিন্তু কেবল সম্প্রদায়ের হেয়তার ( মলের )  
নিন্দা করা হইয়াছে। “বেশভূষা ধারণ করিয়াও ধর্ম আচরণ করিতে  
পারা যায়, লিঙ্গ বা বেষ ধর্মের কারণ নহে”—এই মর্মবাক্য-প্রমাণে ভূষিত  
কি অভূষিত, বৈষ্ণবগুণ সর্বত্র পূজ্যই।

জীবানাং বন্ধুতানাং কর্তব্যমভিধেয়কম্ ।  
কর্ম্মজ্ঞানং তথা ভক্তিনির্ণীতমূল্যিভিঃ পৃথক্ ॥ ৪৬ ॥

অন্তর—৪৬ । ঋষিভিঃ ( ঋষিগণ ) কর্ম্ম, জ্ঞানং ( কর্ম্ম, জ্ঞান ) তথা ভক্তিঃ ( ও ভক্তিকে ) বন্ধুতানাং ( বন্ধাবস্থাপ্রাপ্ত ) জীবানাং ( জীবগণের ) কর্তব্যং ( করণীয় ) পৃথক্ ( বিভিন্ন ) অভিধেয়কং ( অভি-ধেয়—সাধন ) নির্ণীতম্ ( নির্ণয় করিয়াছেন ) ।

টীকা—৪৬ । সম্বন্ধজ্ঞানবিচারঃ সমাপ্তঃ । অধুনাভিধেয়তত্ত্ববিচার-মারভতে সিদ্ধান্তকারো জীবনামিত্যাদিনা । মুক্তজীবানাং ভগবৎপ্রীতি-রেব স্বধর্মঃ । বন্ধজীবানাং তু মায়াস্বীকারাং স্বধর্মনির্ণয়োহপি কঠিনঃ । নানাঋষিভির্নামতং ব্যবস্থাপিতম্ । “মুনিনেকেন ষৎপ্রোক্তং তদন্ত্যো ন নিষেধতি । প্রত্যুতোদাহরেত্ত্বাং সর্বোক্তিঃ সর্বসম্মতা ॥” ইতি লযু-প্রাশরব্যাখ্যায়াং মাধববাক্যাং ঋষীণাং দোষোল্লেখো ন কর্তব্যঃ ; প্রত্যুত সর্বে ঋষয় এব সারগ্রাহিণঃ । যেনোপায়েন ষস্য ভগবৎপ্রীতিক্রমপ্রয়োজন-সিদ্ধিরভূং স এব মুখ্যোপায় ইতি তেন ঋষিণা নির্দিষ্টম् । ভিন্নভিন্নাধি-কারবিষয়েহপি তেষাং ব্যবস্থাভেদো বোধ্যঃ । ভারবাহিনস্ত কদাচিত্তাংপর্যান্তিষ্ঠা ন ভবন্তি । কিন্তু তত্ত্বচান্দ্রন্দৃষ্ট্যা কর্ম্মাদিপ্রতিষ্ঠাপুরূপি বাক্যানি বহুমানয়ন্তি । ততঃ পুনঃ কর্ম্মণি জ্ঞানে ভক্ত্যঙ্গাদৌ বা সক্তা অগ্নান্নিন্দন্তি । সারগ্রাহিণস্ত সর্বেষাং জ্ঞানাদীনাং স্মারং গৃহীত্বাহসারং পরিত্যজন্তি ; কিন্তু “ন বুদ্ধিভেদং জনয়েদজ্ঞানাং কর্ম্মসঙ্গিনাম্” ইতি জ্ঞানসঙ্গ্যপলক্ষণাং ( গীং ৩।২৬ ) ভগবদ্বাক্যাং সর্বেষাং জ্ঞানামধিকারবিচারেণ কার্য্যমকার্য্যস্বা-ব্যবস্থাপয়ন্তি । অধিকারবিচারাং জড়ানাং সম্বন্ধে কেবলং জড়নিষ্ঠং কর্ম্মানর্থাবসরহানায় চিত্তশুল্কার্থমপি ব্যবস্থাপ্যতে । যে তু জড়বুদ্ধিশুল্কাঃ কিন্তু বিশুল্কাপ্রাকৃততত্ত্বানভিজ্ঞানেষাং সম্বন্ধে তত্ত্বমস্যাদিমহাবাক্যার্থক্রমং

জ্ঞানকাণ্ডং নির্গীতম্ । যে তু তদুভয়োভূগাঃ স্ব-স্বভাবং স্বধর্মং আনুসন্ধতে তেষাং সম্বক্ষে প্রয়োজননির্ণয়ং কর্ম-জ্ঞানাদিকং দৃশ্যতে । অতঃ সর্বেষাং কর্ম-জ্ঞানাদীনাং নিষ্ঠাভেদেনাভিধেয়ত্বং স্বীকৃতমন্তি । অত্ব গ্রহে তে তে পৃথক্ক্ষেন সংক্ষেপতো বিচার্য্যাঃ । ( টীকা—৪৬ )

**মূল-অনুবাদ—৪৬।** ঋষিগণ কর্ম, জ্ঞান ও ভক্তিকে বন্ধস্বরূপ জীবগণের অনুচ্ছেয় বিভিন্ন অভিধেয় বা সাধন বলিয়া নিরূপণ করিয়াছেন ।

**টীকা-অনুবাদ—৪৬।** সম্বন্ধ-জ্ঞানের বিচার সমাপ্ত হইল । এক্ষণে সিদ্ধান্তকার “জীবানাং” ইত্যাদি শ্লোকে অভিধেয় বা সাধন-তত্ত্বের বিচার আরম্ভ করিতেছেন । ভগবৎপ্রীতিই মৃক্ত জীবগণের স্বধর্ম । কিন্তু মায়া-স্বীকারহেতু অর্থাৎ মায়াকে গ্রহণ করার দরুণ বন্ধ-জীবগণের পক্ষে স্বধর্মনির্ণয়ও কঠিন । নানা ঋষিগণ নানামত ব্যবস্থা করিয়াছেন । “এক মুনি যাহা বলিয়াছেন, অপর মুনি তাহা নির্বেধ করেন নাই ; পক্ষান্তরে—তাহা হইতে সর্বসম্মত সকল উক্তি সংগ্রহ করিবে ।”— লঘুপরাশরের এই শ্লোকের ব্যাখ্যায় মাধবের বাক্যানুসারে ঋষিগণে দোষারোপ কর্তব্য নহে ; বরং সকল ঋষিরাই সারগ্রাহী । যাহার যে উপায়ে ভগবৎপ্রীতিক্রম প্রয়োজন সিদ্ধ হইয়াছে, তাহাই মুখ্য উপায় বলিয়া দেই ঋষি নির্দেশ করিয়াছেন । তাহাদের বিভিন্ন ব্যবস্থা ভিন্ন ভিন্ন অধিকার-বিষয়েও জানিতে হইবে । ভারবাহিগণ কথনও তাৎপর্যনির্ণয় নাই না, কিন্তু সেই সকল শাস্ত্র-দর্শনে কর্মাদি-ব্যবস্থাপক বাক্যসকলের বহুমানন করিয়া থাকে ; তারপর আবার কর্ম, জ্ঞান বা ভক্ত্যঙ্গ প্রভৃতিতে আসীক্ত হইয়া অগ্নের নিম্না করিয়া থাকে । আর, সারগ্রাহিগণ জ্ঞান প্রভৃতি সকলের সার গ্রহণ করিয়া অসার পরিত্যাগ করেন বটে ; কিন্তু

ষৎ ক্রিয়তে তদেব শ্রাণ কর্ম চেতনুষাং গতে ।  
কর্মাকর্মবিকর্মাণি কর্মসংজ্ঞাং তদাপ্লুমুঃ ॥ ৪৭ ॥

অন্তর্মুল—৪৭। ষৎ ( যাহা ) ক্রিয়তে ( করা হয় ), তৎ এব ( তাহাই ) চেৎ ( যদি ) কর্ম শ্রাণ ( কর্ম হয় ), তদা ( তখন ) বিদ্রুষাং ( বিজ্ঞগণের ) গতে ( বিচারে ) কর্মাকর্মবিকর্মাণি ( কর্ম, অকর্ম ও বিকর্ম সকলেই ) কর্মসংজ্ঞাম্ ( কর্ম-সংজ্ঞা ), আপ্লুমুঃ ( প্রাপ্ত হয় ) ।

টীকা—৪৭। তত্ত্ব আদৌ কর্ম বিচার্যাতে । ষৎ ক্রিয়তে তদেব কর্মেতি কেবাধিদ বিদ্রুষাং শ্রমতম্ ; তন্মতে কর্মাকর্মবিকর্মাণ্যপি কর্মাণি পরিগণিতানি । কিঞ্চভিধেয়নিরূপগন্ত্বলে জীবানাং স্ব-স্বরূপ-সাধনায় বিকর্মাকর্মণি পরিত্যাজ্যে । সদচুর্ণানমেবাত্র কর্ম ।

“কর্মে আসক্ত অজ্ঞগণের বুদ্ধিভেদ উৎপাদন করিবে না”—জ্ঞানাসক্তেরও উপলক্ষক ( নির্দেশিক ) এই ( গীঃ ৩।২৬ ) ভগবদ্বাক্যানুসারে সকল লোকের অধিকার বিচারপূর্বক কর্তব্য বা অকর্তব্য ব্যবস্থা করিয়া থাকেন । অধিকার-বিচার অবলম্বনে জড়বুদ্ধিগণের সম্বন্ধে ( তাহাদের ) অনর্থের স্ফুরণ-নাশের ও চিত্তশুন্দির জন্য কেবল জড়নিষ্ঠ কর্মের ব্যবস্থা হইয়াছে । আর, যাহারা জড়বুদ্ধিশূন্য অথচ বিশুদ্ধ অপ্রাপ্তি তত্ত্বে অনভিজ্ঞ, তাহাদের সম্বন্ধে তত্ত্বমুদ্রাদি মহাবাক্যের অর্থকূপ জ্ঞানকাণ্ড নির্ণীত হইয়াছে । আর, যাহারা সেই ছুইটী ( কর্ম ও জ্ঞান ) উভৌর্গইহয়া নিজ স্বভাব ও স্বধর্ম অনুসন্ধান করে, তাহাদের ( মুখ্য ) প্রয়োজননিষ্ঠ ( ভগবৎপ্রীতিনিষ্ঠ ) কর্ম-জ্ঞানাদি দৃষ্ট হয় । অতএব কর্ম-জ্ঞানাদি সকলেরই নিষ্ঠাভেদে অভিধেয়স্ত্ব ( সাধনস্ত্ব ) স্বীকৃত । এই গ্রন্থে সেইগুলি পৃথগ্ভাবে সংক্ষেপে বিচারিত হইবে । ( টীকা-অনুবাদ—৪৬ )

যন্নাকর্ম'বিকর্ম'স্তান্তদেব কর্ম'শব্দ্যতে ।  
পুরুষার্থবিহীনঞ্চে কর্ম'চাকর্ম'বস্তবেৎ ॥ ৪৮ ॥

অন্তর্বল—৪৮ । যৎ ( যাহা ) অকর্ম ( অকর্ম ) [ ও ] বিকর্ম  
( বিকর্ম ) ন শ্রাণ ( নহে ), তৎ এব ( তাহাকেই ) কর্ম শব্দ্যতে ( কর্ম  
বলা হয় ) । কর্ম চ ( কর্মও ) চেৎ ( যদি ) পুরুষার্থবিহীনং ( পুরুষার্থ  
বা লক্ষ্য হইতে ভৃষ্ট হয় ), [ তাহা হইলে ] অকর্মবৎ ( অকর্মতুল্য )  
বৎবেৎ ( হয় ) ।

টীকা—৪৮ । অত্র শ্রীশ্রিধরস্বামিচরণের স্মৃতিমেকাদশসংক্ষেপ— ( ভাৎ  
১১৩৩৪৩ ) টীকায়াম—“কর্ম বিহিতম্ ; অকর্ম তদ্বিপরীতং নিষিদ্ধম্ ;  
\* বিকর্ম বিগৃহিতং কর্ম বিহিতাকরণঞ্চেতি ।” অত্র বিপরীতং নিষিদ্ধ-  
মধিকারবিচারেণ, বিগৃহিতং পাপকর্ম, এতৎ সর্বং পরিত্যাজ্যম্ । একাদশ-  
সংক্ষেপে ( ভাৎ ১১২৩১৮-১৯ ) তানি পাপকর্মাণি নির্ণীতানি,—“স্তেবং  
হিংসান্তং দন্তঃ কামঃ ক্রোধঃ শয়ো মদঃ । ভেদো বৈরমবিশ্বাসঃ ।  
সংস্পর্শা ব্যসনানি চ । এতে পঞ্চদশানর্থা হর্থমূলা মতা নৃগাম ।  
তস্মাদনর্থমর্থাখ্যং শ্রেণোভূর্ত্তী দূরতস্ত্যজেৎ ॥” ইত্যাদিনা । অত্র ব্যসনানি  
শ্রী-দ্যুতমদ্য-বিষয়াণি ত্রীণি,—অবৈধস্ত্রীসঙ্গেনর্থতা প্রসিদ্ধা, মাদকমাত্রং  
মদ্যম, আলস্থপরাণি নিরর্থককর্মাণ্যেব দ্যুতবিষয়াণি ; যন্ম বিকর্ম যন্নাধি-  
কারভেদেনাকর্ম চ তৎকার্যমেব কর্ম্মেতি বেদসম্মতম্ । কিন্তু পুরুষার্থবিহীনং  
তৎকর্ম্মাপ্যকর্মবৎ ।

মূল-অনুবাদ—৪৭ । যাহা করা হয়, তাহাই যদি কর্ম হয়,  
তখন বিজ্ঞগণের বিচারে কর্ম, অকর্ম ও বিকর্ম—সকলই কর্ম-  
সংজ্ঞা প্রাপ্ত হইবে ।

\* বিকর্ম—‘বিগতং কর্ম, বিহিতাকরণম্’—ইত্যপি পাঠঃ ।

**টীকা-অনুবাদ—৪৭।** তন্মধে প্রথমে কর্মের বিচার হইতেছে। যাহা করা যায়, তাহাই কর্ম—ইহা কোন কোন বিজ্ঞগণের অভিমত; সেই মতানুসারে কর্ম-অকর্ম-বিকর্মও কর্মমধ্যে পরিগণিত হয়। কিন্তু অভিধেয়-নিরূপণস্থলে জীবের নিজ স্বকৃপ-সাধনের জন্য বিকর্ম ও অকর্ম পরিত্যাজ্য। এস্থলে সদমুষ্ঠানই কর্ম।

**মূল-অনুবাদ—৪৮।** যাহা অকর্ম ও বিকর্ম নহে, তাহাই কর্ম বলিয়া কৃতিত। কর্মও যদি পুরুষার্থ ( লক্ষ্য ) হইতে ভুক্ত হয়, ( তাহা হইলে ) আকর্মতুল্য হয়।

**টীকা-অনুবাদ—৪৮।** এই বিষয়ে শ্রীপাদ শ্রীধরস্বামী ( শ্রীমন্তাগবতের ) একাদশস্কন্দে ( ভাঃ ১১৩।৪৩ ) টীকায় বলিয়াছেন,—“কর্ম—(শাস্ত্র-) বিহিত ; অকর্ম—উহার বিপরীত, ( যাহা ) নিষিদ্ধ ; বিকর্ম—নিন্দিত কর্ম ও বিহিতকর্মের অকরণ।” এস্থলে অধিকারবিচারে বিপরীত—নিষিদ্ধ কর্ম, গহিত—পাপকর্ম,—এই সমস্ত পরিত্যাজ্য। একাদশস্কন্দে সেইসকল পাপকর্ম নির্দেশ করা হইয়াছে,—“চৌর্য্য, হিংসা, মিথ্যা, দস্ত, কাম, ক্রোধ, বিস্ময়, মততা, ভেদ, শক্রতা, অবিশ্বাস, স্পর্দ্ধা ও ( ত্রিবিধ ) বাসন,—লোকের এই পনরটী অনর্থ অর্থমূলক বলিয়া কৃতিত। অতএব শ্রেয়ঃপ্রার্থী ব্যক্তি অর্থনামক অনর্থকে দূর হইতে ত্যাগ করিবে”—ইত্যাদি। এস্থলে শ্রী, দৃত ও মন্ত—এই তিনটী বাসন। অবৈধ স্তুসঙ্গে অনর্থভাব—প্রসিদ্ধ, মাদকদ্রব্যমাত্রাই মন্ত, আলস্ত্রপ্রাধান নিরৰ্থক কর্মসকলই দূরতের বিষয়। যাহা বিকর্ম নহে এবং যাহা অধিকারভেদে অকর্ম নহে, সেই কার্য্যই কর্ম—ইহাই বেদসম্মত। কিন্তু পুরুষার্থহীন হইলে সেই কর্মও অকর্মতুল্য।

অবান্তরফলং ত্যক্ত্বা পরমার্থপ্রয়োজকম্ ।  
কুর্বন্মূল কর্ম' নিরালশ্চঃ কর্ম'স্তু কুশলো নরঃ ॥ ৪৯ ॥

**অন্তর্ভুক্ত—৪৯ ।** নরঃ ( লোক ) নিরালশ্চঃ ( আলশ্চহীন হইয়া ) অবান্তরফলং ( গৌণফল ) ত্যক্ত্বা ( পরিত্যাগপূর্বক ) পরমার্থপ্রয়োজকং ( পরমার্থে প্রবর্তক ) কর্ম্ম ( কর্ম ) কুর্বন্মূল ( অনুষ্ঠান করিয়া ) কর্ম্মস্তু ( কর্ম্মবিষয়ে ) কুশলঃ ( চতুর হয় ) ।

**টীকা—৪৯ ।** ভগবতি রত্নিরেব সর্বেষাং গৌণমুখ্যকর্মণাং মুখ্যফলমিতি সর্বশাস্ত্রতাংপর্যম্ । সর্বশ্চিন্মুখ্যকর্মণ্যেব জড়মুখপ্রাপ্তি-ক্রমনর্থমেব শ্রান্তদেবাবান্তরফলমিতি বিদ্বত্তিনিশ্চৈতম্ । যঃ পুরুষস্তদবান্তরফলং ত্যক্ত্বাথবা তৎফলমপি মুখ্যফলসাধকং কৃত্বা নিরালশ্চঃ সন্তু কুরুতে কর্ম্ম, স এব কর্ম্মস্তু কুশলো ভবতি,—স এব কর্ম্মচতুরঃ সারগ্রাহীত্যর্থঃ ; অন্তে তু খণ্ডবাহি-বলীবর্দ্ধবৎ কর্ম্ম তদবান্তরফলঃ বৃথা বহন্ত্যেবেতি ভাবঃ ।

**মূল-অনুবাদ—৪৯ ।** লোক অনলস হইয়া অবান্তর ফল পরিত্যাগপূর্বক পরমার্থে প্রবৃত্তিপ্রদ কর্ম্ম অনুষ্ঠান করিয়া কর্ম্ম-বিষয়ে কুশল হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৪৯ ।** ভগবানে রত্নই গৌণ ও মুখ্য সকল কর্মের মুখ্য ফল—ইহা । সকলশাস্ত্রের তাংপর্য । সকল গৌণ কর্মেই জড়মুখপ্রাপ্তি-ক্রম অনর্থ আছেই,—তাহাই অবান্তর ফল বলিয়া বিজ্ঞগণ নির্ণয় করিয়াছেন । যে-জন পেই অবান্তর ফল পরিহার করিয়া, কিন্তু সেই [ অবান্তর ] ফলকেও মুখ্যফলসাধক করিয়া অনলস হইয়া কর্ম করে, সেই ব্যক্তিই কর্মবিষয়ে কুশল হয়—অর্থাৎ সেই কর্মচতুর সারগ্রাহী ; আর, অপর সকলে শর্করাবহনকারী বলীবর্দ্ধের ত্বায় কর্ম ও তাহার অবান্তর ফল বৃথা বহন করে—ইহাই ভাব ।

কচিৎ সাক্ষাৎ কচিদ্ গৌণং কর্ম-ভক্তিপ্রয়োজকম্ ।  
আত্মং তচ্ছবণাদৌ তু চাত্ম্যং বর্ণাশ্রমাদিষু ॥ ৫০ ॥

অন্তর—৫০ । ভক্তিপ্রয়োজকং ( ভক্তিপ্রবর্তক ) কর্ম ( কর্ম )  
কচিৎ ( কৌথাও ) সাক্ষাৎ ( মুখ্য ), কচিৎ (কৌথাও) গৌণম् (গৌণ হয়) ।  
শ্রবণাদৌ ( শ্রবণ-কীর্তনাদিতে ) আত্মং (প্রথমোক্ত—সাক্ষাৎ) তৎ (কর্ম) চ  
বর্ণাশ্রমাদিষু (এবং বর্ণাশ্রমাদিতে) অন্ত্যং তৎ (শেষোক্ত অর্থাৎ গৌণ কর্ম) ।

টীকা—৫০ । ভক্তিপ্রয়োজকং কর্মাপি দ্বিধং—মুখ্যং গৌণঞ্চ ।  
যশ্চিন্ন যশ্চিন্ন কর্মণি ভক্তিভিন্নং ফলং নাস্তি, তত্ত্ব কর্ম সাক্ষাৎ ভক্তি-  
প্রয়োজকম্ ; তচ্ছ শ্রবণ-কীর্তনাদিকৃপম্ । তত্ত্ব কর্ম যদি ভগবদ্বদ্দেশকং  
ন ভবতি—লোকরক্ষার্থং ভবতি, তহিং ভক্তিসাধনে ব্যাঘাতমাত্রং অবাস্তুর-  
ফলোৎপাদকং ভবতি । তস্মাং তত্ত্বকর্মময়ভক্ত্যঙ্গানাং কর্মভিন্নত্বম्,  
ভক্তিনাম্না পরিচয়ত্বঞ্চ । অতএব ভক্তিবিচারে ইদং বিচার্যং ভবতি,  
বর্ণাশ্রমকৃপ-সামাজিকব্যবস্থাগত-নিত্যনৈমিত্তিকাদি- কর্মদানতপঃস্বাধ্যায়েষ্টাপুর্ত্তু-  
ত্বতাদযন্ত গৌণতয়া ভক্তিপ্রয়োজকানি কর্মাণি ভবন্তি । ইষ্টাপূর্তাদৌ  
তু পুণ্যাদেশকানাং পাঠশালা-চিকিৎসালয়াদীনামপি প্রবেশঃ । তানি  
সর্বাণি বহুফলযুক্তানি,<sup>১</sup> কদাচিদিন্তিয়পরাণি কদাচিদ্বা ভগবৎপরাণি ভবন্তি ।  
যত্র যত্র তেষামিন্তিয়স্থুখ-বিষয়স্থুখপরত্বং, তত্র তত্র তেষাং ভগবদ্বহিন্দুখত্বং  
জড়ত্বঞ্চ জীবানাং স্বধর্মবিরুদ্ধত্বঞ্চ । কর্মজড়ান্ত এতদ্বিপরীতং বদন্তি  
তেষাং সিদ্ধান্তস্ত শ্রাতি-স্থৃতি-সদাচারবিরুদ্ধঃ । তথাহি যাজ্ঞবক্তঃ—  
“ইজ্যাচারদমাহিংসা-দান-স্বাধ্যায়-কর্মণাম্ । অযন্ত পুরমো ধর্মো যদ-  
যোগেনাত্মদর্শনম্ ॥” ইতি ; ভাগবতে ( ১০।৪।১২৪ ) চ “দানব্রততপোহোম-  
জপস্বাধ্যায়সংযমেঃ । শ্রেষ্ঠোভির্বিবৈধেশচাত্ম্যেঃ কৃষ্ণেঃ ভক্তিহি সাধ্যতে ॥”  
ইতি । ব্যতিরেকবিচারেহপি বহিন্দুখকর্মণাং নিন্দা শাস্ত্রে ভূয়সা শয়তে,—

“ধর্মঃ স্বনৃষ্টিতঃ পুংসাং বিষ্ণুক্সেনকথামু যঃ। নোঃপাদয়েত্ যদি রতিঃ  
শ্রম এব হি কেবলম্ ॥” ইত্যাদৌ চ শ্রীভাগবতে (১।২।৮)। ( টীকা—৫০ )

**মূল-অনুবাদ—৫০।** ভক্তিপ্রবর্তক কর্ম কোথাও সাক্ষাৎ  
বা মুখ্য, কোথাও বা গৌণ হয়। শ্রবণ-কীর্তনাদিতে প্রথমোক্ত  
অর্থাৎ সাক্ষাৎ কর্ম এবং বর্ণাশ্রমাদিতে শেষোক্ত বা গৌণ কর্ম।

**টীকা-অনুবাদ—৫০।** ভক্তিপ্রবর্তক কর্মও বিবিধ—মুখ্য ও  
গৌণ। যে যে কর্মে ভক্তিভিন্ন ফল নাই, সেই সকল কর্ম সাক্ষাদ্ভাবে  
ভক্তির প্রবর্তক,—উহা শ্রবণ-কীর্তনাদীরূপ কর্ম। সেই সেই কর্ম যদি  
ভগবান্কে উদ্দেশ না করিয়া লোকরক্ষার্থ উদ্দেশ্যে হয়, তাহা হইলে  
তাহা ভক্তিসাধনের ব্যাধাতমাত্র এবং অবাস্তর ফল উৎপাদন করে।  
সেইহেতু নানা কর্মময় ভক্ত্যঙ্গসকলের কর্ম হইতে অভিন্নতা ও ভক্তিনামে  
পরিচয়। অতএব ভক্তিবিচারে বিচার্য এই,—বর্ণাশ্রমরূপ সামাজিক  
ব্যবস্থাগত নিত্য-নৈমিত্তিক প্রভৃতি কর্ম, দান, তপঃ, দুর্বেদপাঠ, ইষ্টাপূর্তি ও  
ত্রত প্রভৃতি গৌণভাবে ভক্তিপ্রবর্তক কর্ম বটে। পুণ্যাদেশ্য-বিশিষ্ট  
পাঠশালা-চিকিৎসালয় প্রভৃতি ইষ্টাপূর্তের অন্তর্ভুক্ত। সেই সমস্ত  
বহুফলযুক্ত, কখনও বা ইন্দ্রিয়কে লক্ষ্য করে, কীখনও বা ভগবান্কে লক্ষ্য  
করে। যেখানে যেখানে তাহারা ইন্দ্রিয়স্থপর ও বিষয়স্থপর, সেই  
সকল স্থলে তাহাদের ভগবন্ধহিমুখভাব, জড়তা ও জীবের স্বধর্ম-  
বিরোধিতা। কর্মজড়গণ হইার বিপরীত কথা বলেন এবং তাহাদের  
সিদ্ধান্ত শ্রতি, শ্বতি ও সদাচারের বিরুদ্ধ। যথা, যাজ্ঞবক্ত্য বলেন—  
“ইজ্যা, আচার, দম, অহিংসা, দান, স্বাধ্যায়, কর্ম—এই সকল অপেক্ষা  
যোগবলে আত্মাদর্শন ( ভগবদ্দর্শন ) শ্রেষ্ঠ ধর্ম।” শ্রীভাগবতে—“দান, ত্রত,  
তপস্থা, হোম, জপ, স্বাধ্যায়, সংযম ও অন্য বিবিধ শ্রেষ্ঠোদ্ধারা কৃষ্ণে ভক্তিই

ইন্দ্রিয়ার্থে পরিজ্ঞাতে তত্ত্বজ্ঞানং ভবেন্ন হি ।

সম্বন্ধাবগতির্যত্ব তত্ত্ব জ্ঞানং স্মনির্মলম্ ॥ ৫১ ॥

অন্তর্য—৫১। ইন্দ্রিয়ার্থে ( ইন্দ্রিয়গ্রাহবিষয় ) পরিজ্ঞাতে ( সম্যক্ক জ্ঞাত হইলেও ) তত্ত্বজ্ঞানং ( তত্ত্বজ্ঞান ) ন হি ভবেৎ ( অবশ্যই হয় না ) । যত্ত ( যাহাতে ) সম্বন্ধাবগতিঃ ( সম্বন্ধজ্ঞান আছে ), তত্ত্ব ( তাহাতে ) স্মনির্মলং ( বিশুদ্ধ ) জ্ঞানম্ ( জ্ঞান আছে ) ।

টীকা—৫১। ইদানীং জ্ঞানং বিরুণোতি,—রূপরসগন্ধস্পর্শশব্দ-কাঠিন্য-তারল্যাদিজ্ঞানং ন তত্ত্বজ্ঞানম্ । তত্ত্ব বস্ত্রনো হেয়ভাবোপলক্ষিকৃপ-বিষয়জ্ঞানমেব । যশ্চিন্ম বিজ্ঞাতে কিঞ্চিদপ্যজ্ঞাতং ন ভবতি, যচ্চিদচি-দীক্ষৰ-সম্বন্ধজ্ঞানং তদেব তত্ত্বজ্ঞানম्,—“যশ্চিন্ম বিজ্ঞাতে সর্বং বিজ্ঞাতং ভবতি” ইতি শ্রতেঃ । ন হি খণ্ডজ্ঞানস্থ স্বরূপস্মৃথপ্রদাতৃত্বং ঘটতে ।

সাধিত হয় ।” ব্যতিরেকবিচারেও বহিমুখ কর্মের নিন্দা শাস্ত্রে প্রচুর পরিমাণে শুনা যায়,—শ্রীভাগবতে “যে ধর্ম সুষ্ঠু অমুষ্টিত হইয়াও ভগবৎ-কথায় লোকের রক্তি উৎপাদন না করে, তাহা নিশ্চয়ই কেবল পরিশ্রামই ।”

( টীকা-অনুবাদ—৫০ )

মূল-অনুবাদ—৫১। ইন্দ্রিয়গ্রাহ-বিষয়ের সম্যক্ক জ্ঞান-লাভে অবশ্যই তত্ত্বজ্ঞান লাভ হয় না । যাহাতে সম্বন্ধজ্ঞান আছে, তাহাতে বিশুদ্ধ জ্ঞান আছে ।

টীকা-অনুবাদ—৫১। এক্ষণে জ্ঞান বিরূত করিতেছেন । রূপ, রস, গন্ধ, স্পর্শ, শব্দ, কাঠিন্য, তারল্য প্রভৃতিরজ্ঞান তত্ত্বজ্ঞান নহে । তাহা বস্ত্র হেয়ভাবোপলক্ষিকৃপ বিষয়জ্ঞানই । যাহা জ্ঞাত হইলে কিছুই অজ্ঞাত থাকে না, যাহা চিঃ, অচিঃ ও ঈক্ষৰ এই তিনের পরম্পর সম্বন্ধজ্ঞান, তাহাই তত্ত্বজ্ঞান । যথা শ্রতি—“যাহা জ্ঞাত হইলে সমস্ত বিজ্ঞাত হয় ।” খণ্ডজ্ঞানের স্বরূপগত স্মৃথপ্রদানবোগ্যতা সম্ভব নহে ।

চতুর্বিংশতিকং তত্ত্বং প্রপঞ্চং মায়িকং বিদ্ধুঃ ।  
 পঞ্চবিংশতিকং জীবঃ ষড়বিংশৎ প্রভুরচ্যুতঃ ॥ ৫২ ॥  
 জীবস্তু লয়সাযুজ্যং যজ্ঞজ্ঞানং তদসম্মতম্ ।  
 তন্ম্য হি ভগবদ্বাস্তু নিত্যং শাস্ত্রে প্রকীর্তিতম্ ॥ ৫৩ ॥  
 কর্মজ্ঞানাঙ্গসারাণি নব-পঞ্চবিভাগতঃ ।  
 প্রয়োজনায় যুক্তানি সর্ববৎ তত্ত্বজ্ঞসংজ্ঞকম্ ॥ ৫৪ ॥

অন্তর্বক্ষণ—৫২ । [ তত্ত্বজগৎ ] চতুর্বিংশতিকং তত্ত্বং ( চতুর্বিংশতি-সংখ্যক তত্ত্বকে ) মায়িকং প্রপঞ্চং ( মায়ার বিস্তার বা মায়িক সমষ্টি বলিয়া ) বিদ্ধুঃ ( জানেন ) । জীবঃ ( জীব ), পঞ্চবিংশতিকং ( পঞ্চবিংশ তত্ত্ব ) ; প্রভুঃ ( ভগবান् ) অচ্যুতঃ ( শ্রীকৃষ্ণ ) ষড়বিংশৎ ( ষড়বিংশ তত্ত্ব ) ।

অন্তর্বক্ষণ—৫৩ । জীবস্তু ( জীবের ) লয়সাযুজ্যং ( লয়প্রাপ্তিতে একীভূত অবস্থা ) জ্ঞানং ( জ্ঞান ), [ এই ] যৎ মন্ত্রং ( যে মন্তব্যাদ ) তৎ ( তাহা ) অসৎ ( অশুল্ক ও অনিত্য ) । শাস্ত্রে জীবস্তু ( শাস্ত্রে জীবের ) ভগবদ্বাস্তু ( ভগবৎসেবা ) নিত্যং ( শুল্ক ও নিত্য বলিয়া ) প্রকীর্তিতম্ ( বিশেষভাবে কথিত ) ।

অন্তর্বক্ষণ—৫৪ । নবপঞ্চবিভাগতঃ ( নব ও পঞ্চ বিভাগবিশিষ্ট ) [ যথাক্রমে ] কর্মজ্ঞানাঙ্গসারাণি ( কর্ম ও জ্ঞানের সারভূত অঙ্গসকল ) [ মুখ্য ] প্রয়োজনায় ( প্রয়োজন-সাধনে ) যুক্তানি ( প্রযুক্ত হইলে ) তৎ সর্ববৎ ( তৎসমস্তই ) ভজ্ঞসংজ্ঞকম্ ( ভজ্ঞসংজ্ঞা প্রাপ্ত হয় ) ।

টীকা—৫২-৫৩ । নহু কিং তজ্ঞানমিতি পূর্বপঞ্চমাশক্যাহ  
 সিদ্ধান্তকারশুচতুর্বিংশতিকমিতি । কেচিদ্বদ্বিতি ব্রহ্মণা সহ জীবস্তু লয়-  
 সাযুজ্যলক্ষণা জীবস্তুক্তিরেব জ্ঞানমিতি । তদসৎ, যতঃ শাস্ত্রে ভগবদ্বাস্তুমেব

प्रयोजनं शब्द्यते । लयसौयुज्ये न भक्तिः सन्तवति । तत्त्वाच्चिदचिद-  
दीर्घरागां परम्परसम्बन्धज्ञानमेवाद्वयज्ञानं सिध्यति । सांख्यमते चतु-  
र्विंशतिकं तत्त्वं प्राकृतम्; तत्त्वादे पञ्चतृत-पञ्चतत्त्वात्र-दशेत्त्रियात्मकं सूलम्,  
मनोबुद्ध्यहक्षारचित्तानां सूक्ष्मत्वं लिङ्गतत्त्वं । जीवात्मा तु पञ्चविंशतिकं  
तत्त्वम्; परमात्मा च षड्बिंशतिकं तत्त्वं भवति । एतत्त्वानां सम्यगा-  
लोचनद्वारा संशयराहितेन सम्बन्धज्ञानमेव सिध्यति, यथाहः श्रीधरस्वामि-  
पादाः—“षड्बिंशो दशमे व्यक्तः षड्बिंशो दशमो हरिः । करोतु  
पञ्चविंशं मां चतुर्विंशतिं पृथक् ॥” इति । यत्तु गोपालोपनिषद्-  
वाक्ये ( उः विः ५४ ) विष्णुपुराणे प्रह्लादचरितेयु च साधनाज्ञानां मध्ये  
अक्षाहमिति ध्यानमपि गणितैः, तत्त्वं दाश्त्वावास्तर्गत-स्वाथशूलत्वमात्रां, न तु  
लयसायुज्यम् । यत्पि प्रह्लादादीनां निःसंशयदाश्तपरागां जीवानां तत्त्वं  
दृष्टिं, तथापि साधारणतत्त्वदेव न विधिर्भवति । ( टीका—५२-५३ )

**टीका—५४ ।** सन्प्रति भक्त्यधिकरणमारभते,—“श्वरणं कौर्त्तनं  
रिष्वेणः श्वरणं पाद्मसेवनम् । अर्चनं बन्दनं दाश्तं सर्थ्यमात्मनिवेदनम् ॥” इति  
सूललिङ्गोभयनिष्ठानि नव साधनभक्त्यात्मकभगवत्कर्माङ्गानि । अर्चनाङ्गे तु  
गुर्वाश्रय-सम्प्रदायसंक्षार-तत्त्विन्धारणभगवन्निर्माल्यभक्षण-तत्त्वादीनि प्रत्य-  
ज्ञानीति श्रीजीवगोपात्मानि सन्तर्भग्राहे निर्णीतानि । शास्त्र-दाश्त-सर्थ-वाऽसल्य-  
मधुराणीति पञ्चविधत्तावाः केवलं लिङ्गदेहनिष्ठज्ञानात्मनिष्ठत्वाच्च रत्यात्मक-  
ज्ञानाङ्गानि । ये त्रेतानि \* पञ्चाङ्गानि साधयन्ति, तेहपि पूर्वसंक्षाराऽ  
सूलनिष्ठानि कानि कानि भगवत्कर्माङ्गाण्पि भजत्यदासीनवत् । श्वरण-  
कौर्त्तन-श्वरणकृपमङ्गत्रयं बहुजीवे, जूपास्त्रेण मुक्तेषुपि नित्यम्, तत्त्व-  
मुख्यप्रयोजनपरत्वाऽ । तद्यतीतानामग्रानां तु चित्तत्रे पर्युवसानमेव  
विवेचनीयम् । साधनभक्त्यात्मक-कर्माङ्गश्च वैदेत्वम् । रत्यात्मक-ज्ञानाङ्गश्च

\* नवाङ्गानि—इति पाठान्तरम्

স্থানপরস্পরেন সিঙ্কে জীবে ভক্তঃ রাগাঞ্চকত্বং, সাধকে রাগানুগত্বং। বিষয়াবিষ্টচিত্তানাং বিষয়েষভিলাষকুপো রাগঃ শুঙ্কে পরমচৈতন্তে প্রবর্তিত-শ্চে শুন্দরাগো ভবতি। তদাঞ্চিকা তৎস্বরূপা রাগাঞ্চিকা, স। বৃত্তিঃ সিঙ্ক-জীবে সন্তুষ্টি, ন তু সাধকে। সাধকশ্চ তু কদাচিচ্ছামান্তর্গতব্রজজনাদি-নিষ্ঠরাগশ্চ সমাধিদ্বারা সন্দর্শনাং তদনুগমনরূপা কাচিং প্রবৃত্তিজায়তে। সৈব রাগানুগা ভক্তিঃ। প্রিতিসিঙ্কৌ বৈধাঙ্গানাং স্বরূপং পরিবর্ত্ততে, জ্ঞানাঙ্গানাং তু স্বরূপং ন পরিবর্ত্ততে, পরস্ত নির্মলং ভবতি। শাস্তাঙ্গে ভগবজ্জীবয়োর্ন সম্বন্ধস্তস্মাং রসরূপেহপি শাস্তাঙ্গে জ্ঞাননিষ্ঠা প্রবলা। দাত্ত-সথ্য-বাংসল্য-মধুরেষু সম্বন্ধশ্চ তু ক্রমশো গাঢ়তা ভবতি। প্রয়োজন-ত্যাগো হি ভক্ত্যজ্ঞানাং বৃহন্মলং, তৎ বাহাসক্তে সাম্প্রদায়িকানাং বাহদ্বেষে তু যতীনাং সম্বন্ধে বর্ততে। তস্মাং প্রয়োজনযুক্তগনি কর্মজ্ঞানাঙ্গানি ভক্তি-সংজ্ঞকানীতি উক্তম্। ( টীকা—৫৪ )

**মূল-অনুবাদ—৫২।** ( তত্ত্বজগৎ ) চতুর্বিংশতি তত্ত্বকে মায়িক প্রপঞ্চ ( মায়ার বিস্তার ) বলিয়া জানেন্তি। জীব—সংখ্য-বিংশ তত্ত্ব, ভগবান् শ্রীকৃষ্ণ—ষড়বিংশ তত্ত্ব।

**মূল-অনুবাদ—৫৩।** জীবেরঃ লয়-সাযুজ্য ( লয়-প্রাপ্তিতে একত্বাবস্থা )—জ্ঞান,—এই যে মতবাদ তাহা অসং ( অশুন্দ ও অনিত্য )। ( অথবা, জীবের লয়প্রাপ্তিতে যে একত্ব, তাহা জ্ঞান—ইহঃ অসং মতবাদ )। ভগবদ্বাস্তু জীবের নিতা বলিয়া শুন্দে কৌত্তিত।

**টীকা-অনুবাদ—৫২-৫৩।** তাহা হইলে সেই তত্ত্বজ্ঞান কি—এই পূর্বপক্ষ অনুমান করিয়া সিদ্ধান্তকার “চতুর্বিংশতিকং” ইত্যাদি বাক্যে তাহা বলিতেছেন। কেহ কেহ বলেন,—ব্রহ্মের সহিত জীবের

লয়সাযুজ্যরূপ জীবন্মুক্তিই জ্ঞান। তাহা যথার্থ নহে, কেননা, শাস্ত্রে  
ভগবদ্বাঙ্গাত্মই প্রয়োজনরূপে উপদিষ্ট। লয়সাযুজ্য ভক্তি সম্ভব হয় না।  
অতএব চিৎ, অচিৎ ও ঈশ্঵রের পরম্পর সম্বন্ধজ্ঞানই অন্বয়জ্ঞান বলিয়া  
সিদ্ধ হয়। সাংখ্যমতে—চতুর্বিংশতি তত্ত্ব প্রকৃতির অন্তর্গত; তত্ত্বধো  
পঞ্চ মহাভূত, পঞ্চ তন্মাত্র ও দশ ইন্দ্রি—স্তুল; মন, বুদ্ধি ও অহঙ্কার—  
চিত্তের স্তুক্ষ ও লিঙ্গ-সংজ্ঞা। জীবাত্মা পঞ্চবিংশ তত্ত্ব, পরমাত্মা ষড়বিংশ  
তত্ত্ব। এই সকল তত্ত্বের সম্যক্ আলোচনাদ্বারা নিঃসংশয়ে সম্বন্ধজ্ঞানই  
সিদ্ধ হয়। শ্রীধরস্বামিপাদ বলিয়াছেন—“দশমে ( স্ফুরে ) ষড়বিংশ তত্ত্ব  
প্রকাশিত হইয়াছেন। ষড়বিংশ ও ভাগবতের দশম তত্ত্ব শ্রীহরি  
পঞ্চবিংশ তত্ত্ব আমাকে চতুর্বিংশতি ( প্রকৃতি বা মায়া ) হইতে পৃথক্  
( মুক্ত ) করুন !” গোপালোপনিষদের বাক্যে ও বিষ্ণুপুরাণে প্রহ্লাদ-  
চরিতে ‘আমি ব্রহ্ম’ এইরূপ ধ্যানকেও সাধনাঙ্গসকলের মধ্যে যে গণনা  
করা হইয়াছে, তাহা দাশ্তভাবের অন্তর্গত স্বার্থশূণ্যতামাত্র, কিন্তু লয়সাযুজ্য  
নহে। যদিও নিঃসিদ্ধে দাশ্তপরায়ণ প্রহ্লাদ প্রভৃতি জীবের পক্ষে  
উহা দোষজনক হয় না, তথাপি সাধারণের পক্ষে তাহা বিধি নহে।

( টীকা-অনুবাদ—৫২-৫৩ )

মূল-অনুবাদ—৫৪। ( যথাক্রমে ) নব ও পঞ্চ বিভাগ-  
বিশিষ্ট কর্ম্ম ও জ্ঞানের সারভূত অঙ্গসকল পুরুষার্থসাধনে প্রযুক্ত  
হইলে তৎসমস্ত ভক্তিসংজ্ঞা প্রাপ্ত হয়।

টীকা-অনুবাদ—৫৪। এক্ষণে ভক্তিপ্রকরণ আরম্ভ করিতেছেন।  
শ্রীভগবানের শ্রবণ, কীর্তন, স্মরণ, পাদসেবন, অর্চন, বন্দন, দাশ্ত,  
স্থ্য, ও আত্মনিবেদন—ইহারা স্তুল ও লিঙ্গ উভয়নিষ্ঠ সাধনভক্তিক্রপ  
ভগবৎসম্বন্ধীয় কর্মের নয়টী অঙ্গ। শ্রীগুরুপাদাশ্রয়, সাম্প्रাদায়িক সংস্কার,  
সম্প্রদায়-চিহ্ন ধারণ, ভগবানের নির্মাল্য-ভক্ষণ, ভগবদ্ব্রতাদি আর্চনাদ্বারে

প্রত্যঙ্গ বলিয়া শ্রীজীব গোস্বামিপাদ ‘ভক্তিসন্দর্ভ’-গ্রন্থে নির্ণয় করিয়াছেন। শান্ত, দাশ্ত, সখ্য, বাংসল্য ও মধুর—এই পঞ্চবিধ ভাব কেবল লিঙ্গদেহ-নিষ্ঠ ও আত্মনিষ্ঠ বলিয়া রতিকৃপ জ্ঞানাঙ্গ। কিন্তু যাহারা এই পঞ্চাঙ্গ সাধন করেন, তাহারাও পূর্বসংক্ষারবশে স্থূলনিষ্ঠ কোন কোন ভিগবৎ-কর্মাঙ্গ ও উদাসীনভাবে সম্পাদন করিয়া থাকেন। শ্রবণ-কীর্তন-স্মরণকৃপ তিনটী অঙ্গ মুখ্য প্রয়োজনসাধক বলিয়া বদ্ধজীবের পক্ষে এবং রূপান্তরিতভাবে মুক্তজীবের পক্ষেও নিত্য। আর, তদ্ব্যতিরিক্ত অঙ্গসকলের চিত্তত্ত্বে পর্যবসানই মনে করিতে হইবে। সাধনভক্তিকৃপ কর্মাঙ্গ বৈধ। রতিকৃপ জ্ঞানাঙ্গ আত্মপর বলিয়া ভক্তি সিদ্ধজীবে রাগাত্মিক। এবং সাধকে রাগানুগ। বিষয়ে নিবিষ্টচিত্ত ব্যক্তির বিষয়ের প্রতি কামনাকৃপ রাগ বিশুদ্ধ পরমচৈতন্ত্যে প্রযুক্ত হইলে শুন্দ রাগ হয়। তদাত্মিকা—তৎস্বরূপা, রাগাত্মিক। সেই বৃত্তি সিদ্ধজীবে সন্তুষ্ট, সাধকে নহে। কথনও চিন্তামের অন্তর্গত ব্রজজনাদিতে স্থিত রাগ সমাধিদ্বারা সন্দর্শন করিবার ফলে সাধকের উহার অনুগমনকৃপ এক প্রকার প্রবৃত্তি উদিত হয়। তাহাই রাগানুগ ভক্তি। প্রেমসিদ্ধিতে বৈধ অঙ্গসকলের স্বরূপগত পরিবর্তন ঘটে। জ্ঞানাঙ্গসকলের স্বরূপ পরিবর্তিত হয় না, পরস্ত নির্মল হয়। শাস্তুভাবকৃপ-অঙ্গে ভগবান্ত ও জীবের মধ্যে সম্বন্ধ হয় না, অতএব রসজাতীয় হইলেও শান্ত-অঙ্গে জ্ঞাননিষ্ঠা প্রবল। কিন্তু দাশ্ত, সখ্য, বাংসল্য ও মধুর ভাবে (শ্রীভগবান্ত ও জীবের) সম্বন্ধের ক্রমশঃ গাঢ়তা আছে। (মুখ্য) প্রয়োজনত্যাগই ভক্ত্যঙ্গ-সকলের পক্ষে বৃহৎ মলস্বরূপ, তাহা সাম্প্রদায়িকগণের সম্বন্ধে বাহু বস্ত্র আসক্তিতে এবং ঘতিগণের বাহুবস্ত্র বিদ্বেষে বিদ্যমান। অতএব প্রয়োজনের সহিত সংযুক্ত কর্ম-জ্ঞানাঙ্গসকলের ভক্তিসংজ্ঞা হয়—ইহা কথিত হইল। (টীকা-অনুঃ—৫৪)

বক্ষে প্রাপঞ্চিকং কম্ম মুক্তে হেয়ত্ববর্জিতম্ ।  
 নিযুক্তং ভগবদ্বাস্তে ভক্তিরেব সনাতনী ॥ ৫৫ ॥  
 ভক্তিস্ত ভগবৎপ্রীতেরনুশীলনধর্মিণী ।  
 ভাত্বোধাঞ্চিকান্ত্র স্বশ্চিন্দ্র দাস্তাঞ্চিকা হরেঃ ॥ ৫৬ ॥  
 সর্বজীবে দয়ারূপা সর্বানন্দবিধায়িনী ।  
 সর্বেষাং নিত্যধর্মেষু প্রবৃত্তেশ্চ প্রচারিণী ॥ ৫৭ ॥

**অন্তর্যামী—৫৫** । ভগবদ্বাস্তে (ভগবানের সেবায়) নিযুক্তং (নিযুক্ত) কম্ম (কম্ম) বক্ষে (বক্ষজীবের সম্বন্ধে) প্রাপঞ্চিকং (মায়িক সম্বন্ধযুক্ত), [কিন্তু] মুক্তে (মুক্তজীবের সম্বন্ধে) হেয়ত্ববর্জিতম্ (হেয়ত্ববরহিত হয়); তদেব (তাহাই) সনাতনী (নিত্যা) ভক্তিঃ (ভক্তি) ।

**অন্তর্যামী—৫৬-৫৭** । তু (বস্তুতঃ) ভক্তিঃ (ভক্তি) ভগবৎপ্রীতেঃ (ভগবানের প্রীতির) অনুশীলনধর্মিণী (অনুশীলনরূপ ধর্মবিশিষ্টা)। [ইহা] স্বশ্চিন্দ্র (নিজের সম্বন্ধে) হরেঃ (শ্রীহরির) দাস্তাঞ্চিকা (দাসত্বরূপ), অন্ত্র (অন্তের সম্বন্ধে) ভাত্বোধাঞ্চিকা (ভাত্বান-বিশিষ্টা), সর্বজীবে (সকুল জীবের প্রতি) দয়ারূপা (করণারূপিণী), সর্বানন্দবিধায়িনী (সকলের আনন্দ-বিধানকারিণী) চ (এবং) নিত্য-ধর্মেষু (নিত্যধর্মের ব্যাপারসমূহে) প্রবৃত্তেঃ (প্রবৃত্তির) প্রচারিণী (প্রচারকারিণী) ।

**টীকা—৫৫** । ভক্ত্যঙ্গং কর্ম বক্ষজীবে স্বভাবতঃ প্রপঞ্চসম্বন্ধি, মুক্তে তু প্রপঞ্চসম্বন্ধরূপ-হেয়ত্ব-বর্জিতং ভবতি, ন তু নৈক্ষর্যরূপলয়ং প্রাপ্নোতি, ভগবদ্বাস্তু নিত্যত্বাং, অপ্রাকৃতস্ত কর্মণোহপি দাস্তরূপত্বাচ ।

**টীকা—৫৬-৫৭** । ভক্তের্ভগবৎপ্রীতানুশীলনরূপত্বমত্ত্ব বিরুতম্ । ভক্ত্যুদয়ে নরাগামত্ত্বাত্তনরেষু ভাত্বোধো জায়তে ভগবৎপ্রীতি-সম্বন্ধাং; স্বশ্চিন্দ্র ভগবদ্বাস্তবোধশ্চ প্রকটতে । ভক্তানাং সর্বেষু জীবেষু দয়া

স্বভাবতো বর্ততে, সর্বেষামানন্দবিধানপ্রবৃত্তিশ জায়তে । যদি চ সর্বজীবানাং দেহগেহসম্বন্ধসুখসম্বন্ধনার্থং ভক্তানাং যত্নোহস্তি, তথাপি তেষাং নিত্যধর্ম্ম-প্রবৃত্ত্যুৎপাদনকার্য্যে ভক্তানাং পরমানন্দে ভবতীতি ভাবঃ । (টীকা—৫৬-৫৭)

**মূল-অনুবাদ—৫৫।** ভগবৎসেবায় নিযুক্ত কর্ম্ম বুদ্ধ-জীবের সম্বন্ধে মায়িকসম্বন্ধযুক্ত, (কিন্তু) মুক্তজীবের সম্বন্ধে হেয়তাশৃণ্য ; তাহাই সনাতনী ভক্তি ।

**টীকা-অনুবাদ—৫৫।** ভক্ত্যঙ্গ কর্ম্ম বুদ্ধজীব-সম্বন্ধে স্বভাবতঃ মায়িকসম্বন্ধবিশিষ্ট, আর মুক্তজীব-সম্বন্ধে মায়িকসম্বন্ধক্রম-হেয়ত্ববর্জিত হয় । উহা নৈকশ্চর্যরূপ লয় প্রাপ্ত হয় না ; কারণ, ভগবদ্বাশ্র নিত্যা, অপ্রাকৃত কর্মও ভগবানের দাশস্বরূপ ।

**মূল-অনুবাদ—৫৬-৫৭।** বস্তুতঃ ভক্তি ভগবৎপ্রীতির অনুশীলনরূপ ধর্ম্মবিশিষ্ট । ইহা নিজের সম্বন্ধে শ্রীহরির দাসত্বরূপা, অন্ত্যের সম্বন্ধে ভাতৃজ্ঞানবিশিষ্টা, সকলজীবের প্রতি দয়ারূপা, সকলের আনন্দ-বিধানকারিণী এবং নিত্যধর্ম্মসমূহে প্রবৃত্তির প্রচারকারিণী ।

**টীকা-অনুবাদ—৫৬-৫৭।** ভগবৎপ্রীতির অনুশীলন ভক্তির স্বরূপ—ইহা অগ্যন্তলে বিবৃত হইয়াছে । ভক্তির উদয়ে ভগবৎপ্রীতির সম্বন্ধ হইতে লোকের অপর লোকের প্রতি ভাতৃজ্ঞান জন্মে এবং নিজের প্রতি ভগবদ্বাস-জ্ঞানও প্রকাশ পায় । ভক্তগণের স্বভাবতঃ সকল জীবের প্রতি দয়া থাকে । এবং সকলের আনন্দবিধানে প্রবৃত্তি জন্মে । যদিও সকল জীবের দেহ-গেহসম্বন্ধীয় সুখবর্দ্ধনার্থ ভক্তগণের যত্ন হয়, তথাপি নিত্যধর্ম্মে (ভগবৎসেবায়) তাহাদের প্রবৃত্তি-উৎপাদনকার্য্যে ভক্তগণের বিশেষ আনন্দ হয়—এই ভাবার্থ ।

বিরক্তিবৈষ্ণব্যোচ্ছেদে জ্ঞানঞ্চাঙ্গনিষেধনে ।

দৌবারিকৈ নিযুক্তৈ দ্বৌ ভক্তিবাধানিবর্তকৈ ॥ ৫৮ ॥

প্রীত্যাঞ্চিকা যদা ভক্তিবিরক্তি-জ্ঞান-কর্মণাম् ।

ভিন্নভাবেহপি তৎসর্বং প্রীতাবেকাঞ্চতাং ভজেৎ ॥ ৫৯ ॥

**অন্তর্য—৫৮ ।** বৈমুখ্যোচ্ছেদে ( শ্রীভগবদ্বিমুখতার উচ্ছেদকার্য্যে ) বিরক্তিঃ ( বৈরাগ্য ) চ ( এবং ) অত্যনিষেধনে ( অপর সকলের নিষেধকার্য্যে ) জ্ঞানং ( জ্ঞান )—[ এই ] দ্বৌ ( দুইটা ) দৌবারিকৈ ( দ্বারপাল-রূপে ) নিযুক্তৈ ( নিযুক্ত হইয়া ) ভক্তিবাধানিবর্তকৈ ( ভক্তিবিন্ন-নিবারক হয় ) ।

**অন্তর্য—৫৯ ।** যদা ( যথন ) ভক্তিঃ ( ভক্তি ) প্রীত্যাঞ্চিকা ( প্রেমকূপা হয় ), [ তথন ] বিরক্তি-জ্ঞান-কর্মণাং ( বৈরাগ্য, জ্ঞান ও কর্মের ) ভিন্নভাবে অপি ( ভেদ-সম্বন্ধেও ) তৎসর্বং ( সেই সমস্ত ) প্রীতৌ ( প্রেমেতে ) একুञ্জতাং ( একস্বরূপতা ) ভজেৎ ( প্রাপ্ত হয় ) ।

**টীকা—৫৮ ।** নহু যদি কর্মাঙ্গানি কেবলং প্রীতিরূপং প্রয়োজনং সাধয়স্তি, তহি জ্ঞানবৈরাগ্যয়োঃ কিং প্রয়োজনমিত্যাশক্যাহ,—বিরক্তি-রিতি । কর্মণি যদীশ্বৈমুখ্যং, তদুচ্ছেদকং বৈরাগ্যম্ কেবলং সংসার-সম্বন্ধেষ এব, ন বৈরাগ্যাম্ । তদেব ফল্তু বৈরাগ্যমৃতি বিচারিতম্ । সমন্বয়-যোগবিচার এব তৎ ক্ষুটং ভাবি । জ্ঞানশ্চাপি ভূক্তি-মুক্তি-স্পৃহঃ-পরিহার-দ্বারা বহুবীশ্বরবুদ্ধিবিনাশদ্বারা চ ভগবৎপ্রীতিবিবর্দ্ধনরূপং কার্য্যম্ । ভক্তি-রত্ন রাজ্ঞরাজেশ্বরী ; তস্মা বিপ্লবিবর্তনায় জ্ঞান-বৈরাগ্যো দ্বৌ দৌবারিকৈ নিযুক্তাবিতি বোক্তব্যম্ ।

**টীকা—৫৯ ।** নহু প্রীতিসিদ্ধাবপি কিং জ্ঞানকশ্চবৈরাগ্যাণাং পৃথগস্তিত্বং সন্তবতৌত্যাশক্যাহ,—প্রীত্যাঞ্চিকেতি । “যথা নন্দঃ শুন্দমানাঃ

সমুদ্রেৎসং গচ্ছন্তি নামকৃপে বিহার। তথা বিদ্বান্মামকুপাদ্বিমুক্তঃ পরাং-  
পরং পুরুষমুপৈতি দিব্যম্॥” ইতি মুণ্ডক( ৩।২।৮ ) মন্ত্রে জীবস্তু  
চরমাবস্থায়ামুপাধিরাহিত্যং শৃতম্। যথা জীবস্তোপাধিরাহিত্যং তথা তস্তু  
গ্রীতিকৃপস্বধর্মশাপি জ্ঞানকর্মবৈরাগ্যাদিলক্ষণোপাধিরাহিত্যমপি বোধ্যম্  
( ধার্যম্ )। তদবস্থা তু সমাধাবালোচ্যা, ন তু বক্তব্য। এতদবস্থায়াং  
তু কর্ম্মাসামর্থ্যকুপং যুক্তবৈরাগ্যং স্বাভাবিকং ভবতি। যত্পূর্বকবৈরাগ্য-  
বেশধারণেন কৃশ্মত্যাগশ্চ কাপটামিতি সারগ্রাহিসিদ্ধান্তঃ। ( টীকা—৫৯ )

**মূল-অনুবাদ—৫৮।** বিমুখতার উচ্ছেদকার্যে বৈরাগ্য  
এবং অপর-সকলের নিষেধকার্যে জ্ঞান—এই দুইটী দ্বারপালকৃপে  
নিযুক্ত হইয়া ভক্তিবিন্দু নিবারণ করে।

**টীকা-অনুবাদ—৫৮।** এদি কেবল কর্মাঙ্গসকল গ্রীতিকৃপ  
প্রয়োজন সম্পাদন করিতে পারে, তাহা হইলে জ্ঞান ও বৈরাগ্যের কি  
প্রয়োজন ?—এইকৃপ আশঙ্কা করিয়া “বিরক্তিঃ” ইত্যাদি শ্লোক  
বলিতেছেন। কর্মে যে ভগবদ্বিমুখতা, বৈরাগ্য তাহার উচ্ছেদক ; কেবল  
সংসার-সম্বন্ধের প্রতি দ্বেষই বৈরাগ্য নহে। তাহাই ফল্তু বৈরাগ্য বলিয়া  
বিচারিত। সমন্বয়যোগবিচারেই তাহা পরিশূল্ট হইবে। জ্ঞানেরও  
কার্য—ভুক্তিমুক্তির প্রত্যাপ পরিত্যাগ করাইয়া ও বহুীশ্বরবুদ্ধি দূর করিয়া  
ভগবানে গ্রীতি বর্দ্ধন করা। এস্থলে ভক্তি রাজরাজেশ্বরী, তাঁহার বিন্দু  
নিবারণের জন্য জ্ঞান ও বৈরাগ্য দুইটী দ্বারপালকৃপে নিযুক্ত,—ইহাই  
বুঝিতে হইবে।

**মূল-অনুবাদ—৫৯।** যখন ভক্তি প্রেমকুপা হয়, ( তখন )  
বৈরাগ্য, জ্ঞান ও কর্মের ভেদসত্ত্বেও সেই সমস্ত গ্রীতিতে  
একীভাব প্রাপ্ত হয়।

দেহগেহকুলত্রাণাং সমস্তজগতাম্পি ।

অনাসক্তিবিধানেন যতস্তঃ শিবসাধনে ॥ ৬০ ॥

আরুরুক্ষুস্থারুচঃ সম্পদ্মো যোগিনস্তিধা ।

উর্কোর্কগামিনঃ শশ্মাবদ্ধা বিধিবন্ধনে ॥ ৬১ ॥

**অন্তর্ভুক্তি—৬০-৬১ ।** দেহ-গেহ-কলত্রাণাং ( দেহ, গৃহ ও স্তোর ) [ এমন কি ] সমস্তজগতাং ( সমগ্র জগতের ) শিবসাধনে ( মঙ্গলসাধনে ) যতস্তঃ অপি ( যত্নবিশিষ্টঃ হইয়াও ) অনাসক্তিবিধানেন ( আসক্তি না করিবার দরুণ ) বিধিবন্ধনে ( বিধির বন্ধনে ) ন আবদ্ধাঃ ( অনাবদ্ধ ), শশ্ম ( নিত্যকাল ) উর্কোর্কগামিনঃ ( উচ্চ হইতে উচ্চতর অবস্থায় আরোহণশীল ) যোগিনঃ ( যোগিগণ ) আরুরুক্ষঃ, আরুচঃ তথা সম্পদ্মঃ ( আরুরুক্ষ, আরুচ ও সম্পদ বা সিদ্ধ )—[ এই ] ত্রিধা ( তিনপ্রকার ) ।

**টীকা-অনুবাদ—৫৯ ।** প্রেমসিদ্ধিতেও কি জ্ঞান, কর্ম ও বৈরাগ্যের পৃথক্কস্ত্র সন্তুষ্ট হয় ?—ইহা আশঙ্কা করিয়া “প্রীত্যাদ্বিকা” ইত্যাদি বলিতেছেন। “যেকপ নদীসকল প্রবাহিত হইয়া নাম ও রূপ পরিত্যাগপূর্বক সমুদ্রে লোপ প্রাপ্ত হয়, তদ্বপ বিদ্঵ান् ব্যক্তি নাম ও রূপ হইতে মুক্ত হইয়া পরাপ্রে দিব্য পুরুষকে প্রাপ্ত হন।”—মুণ্ডক-শ্রতির এই মন্ত্রে জীবের চরম অবস্থায় উপাধিহীনতার কথা শুনা যায়। যেকপ জীবের উপাধিশূল্ততা, সেইকপ তাহার ( সেই জীবের ) প্রীতিরূপ স্বধর্মেরও জ্ঞান-কর্ম-বৈরাগ্যাদিরূপ-উপাধিশূল্ততাও বুঝিতে হইবে। সেই অবস্থা কিন্তু সমাধিতে অনুভবনীয়, কথায় প্রকাশ নহে। এই অবস্থায় কর্মে অসমর্থ্যরূপ যুক্তবৈরাগ্য স্বাভাবিকভাবে হয়। যত্ন করিয়া বৈরাগ্যবেশ ধারণপূর্বক কর্মত্যাগ কর্মটতা,—ইহা সারগ্রাহিগণের সিদ্ধান্ত ।

কচিং কম' কচিজ্জ্ঞানং যদা প্রীতয়ে ক্ষমঃ।  
কুর্বন্তি যোগিনস্তত্ত্বজন্তি ন ক্ষমং যদা॥ ৬২ ॥

অন্তর—৬২। যোগিনঃ ( উক্ত যোগিগণ ) কচিং কম' ( কোথাও কম' ), কচিং জ্ঞানং ( কোথাও জ্ঞান )—যদা ( যথন ) ৰৎ ( যাহা ) প্রীতয়ে ( প্রেম-সম্পাদনের ) ক্ষমং ( উপযোগী )—তৎ ( তুহা ) কুর্বন্তি ( অনুষ্ঠান করেন ) ; যদা ( যথন ) [ প্রীতির ] ন ক্ষমং ( অনুপযোগী ), তৎ ( তাহা ) ত্ত্বজন্তি ( পরিত্যাগ করেন ) ।

টীকা—৬০-৬২। ইদানীং কর্মজ্ঞানভজ্ঞীনাং পরম্পরসমৰ্বয়-যোগং বদতি সিদ্ধান্তকারঃ।—সমৰ্বযোগিনস্ত্রিবিধাঃ—আকুক্ষুরাকৃতঃ সম্পন্নশ্চ। কর্মজ্ঞানভজ্ঞীনাং সম্বন্ধে যে তু খণ্ডসাধকান্তেষাং মধ্যেইপি দ্বিবিধাধিকারিণঃ সারগ্রাহিণো ভারবাহিনশ্চেতি। যে তু ভারবাহিনক্তেষাং তত্ত্বকর্মশি শ্রম এব শ্রেষ্ঠস্তদ্বারা পাপাদেরনবকাশাং। কর্মপ্রায়শিচিত্তং তু তেষামেব প্রয়োজনম্। সারগ্রাহিণাং তুর্ক্ষিগমন-প্রবৃত্ত্যা সমৰ্বযোগা-রোহণেছ্ছা প্রবলা। তেহতিশীঘ্রমারুত্তা ভবন্তি। আরুত্তাঃ সন্তঃ ক্রমশঃ<sup>১১</sup> সাধনবলাং নিজসারগ্রহণবৃত্তিবলাচ্চাতিশীঘ্রং সম্পন্না ভবন্তি। আকুক্ষুণ্ণাং পাপক্ষালনার্থমুতাপ এব প্রায়শিচিত্তমারুত্তানাং তু কেবলং হরিষ্মরণমেব তৎ। অত্র পরীক্ষিৎ-খটান্ত্বাদেশ্চরিতানি জ্ঞানব্যানি। ন হেতে যোগিনঃ কেবলং কর্মপরা জ্ঞানপরা বৈরাগ্যপরা বা। সমৰ্বযোগাজ্ঞানাং প্রমাদাদ্বাৰ্তা খণ্ড-জ্ঞানিনো বৈরাগ্যাদৌ পৃথক পৃথক মেহামুবন্ধং কুর্বন্তি,—কদাচিং কর্ম-জড়াঃ সন্তঃ বৈরাগ্যং নিন্দন্তি, কদাচিজ্জ্ঞানপরাঃ সন্তঃ দেহ-গেহ-কলত্বাদীনাং শিবসাধনে বিরক্তা ভবন্তি। কিন্তু সমৰ্বযোগিনঃ সর্বদা সর্বেষাং বক্তব্যাদ্বায়াং ভগবতি প্রীতিসাধকানাং দেহগেহকলত্বাদীনাং মঙ্গলসাধনার্থং যত্নবন্তোইপি উর্ক্ষিগমনবৃত্ত্যা বিধিনিষেধানাং তাৎপর্যমাত্রং স্বীকৃত্য ক্রমশঃ প্রেমসম্পত্তিং লভন্তে। যদা যৎ কর্ম যজ্ঞানং বৃা ভক্তিসাধকং, তদ্ব

তদপি পরমযত্নেন কুর্বন্তি, কশ্চিংচিদপি সময়ে দেশকালপাত্র বিচারেণ যদি  
তদ্বারা ভগবৎপ্রৌতির্ন বর্ণিতে, তথি তৎ কর্ম্ম জ্ঞানং বা নিতান্তহেয়বুদ্ধ্যা  
ত্যজন্তীতি তেষাং পরমরহস্যম্। এতদ্রহঃ খণ্ডবুদ্ধিভারবাহিনাং কদাচি-  
দপি ন প্রবেশে দৃশ্যতে। যোগারূপকালে তেষাং কষায়াণাং ক্রমশে  
দহনমেব দৃশ্যতে। স্বময়ে সময়ে যদকর্ম্ম-বিকর্মাদেষ্টিনং ভবতি, তদপি  
পরিণামে কর্ম্মনির্বাণকৃপফলস্ত্বাং সংসারছর্গতিফলকং ন ভবতি। সম্পন্ন-  
ভূতস্তু জীবশ্চ কষায়াভাবঃ প্রসিদ্ধঃ শ্রীনারদচরিতে। এতদ্বিচারতঃ প্রৌতি-  
সম্পন্নানাং জীবানাং ভগবতি প্রৌত্যাধিক্যাং জড়কৃতিচালনাক্ষমতাবশতঃ  
প্রাপ্তভ-জড়ভরতাদিবৎ নৈসর্গধর্ম্মেণ ক্রমশঃ সংসারনিবৃত্তিমপি স্বীকৃত্যো  
বয়ম্। কেবলং তত্ত্বচলমবলস্য ধূর্ত্তানাং সংসারপরিত্যাগ এব নিন্দ্যতেহ-  
সারভারস্ত্বাং। ( টীকা—৬০-৬২ )

**মূল-অনুবাদ—৬০-৬১।** দেহ, গেহ ও স্তোর, ( এমন কি )  
সমস্ত জগতের মঙ্গলসাধনে যত্নবান् হইয়াও অনাসক্তির বিধান-  
বলে বিধিবন্ধনে অনাবক্ষ, সর্ববদ্বা উচ্চ হইতে উচ্চতর অবস্থায়  
আরোহণশীল যোগিগণ আরুকৃক্ষু, আরুচ ও সম্পন্ন ( সিদ্ধ )—  
এই তিনি প্রাকার।

**মূল-অনুবাদ—৬২।** ( উক্ত ) যোগিগণ কোথাও কর্ম্ম,  
কোথাও বা জ্ঞান—যথন যাহা প্রৌতিসম্পাদনের উপযোগী—তাহা  
অনুষ্ঠান করেন ; যখন অনুপযোগী, ( তখন ) তাহা ত্যাগ করেন।

**টীকা-অনুবাদ—৬০-৬২।** এক্ষণে স্থিকান্তকার কর্ম, জ্ঞান  
ও ভক্তির সমন্বয়যোগ বলিতেছেন। সমন্বয়যোগী তিনি প্রকার—  
আরুকৃক্ষু, আরুচ ও সম্পন্ন। কর্ম্ম, জ্ঞান ও ভক্তি-সম্বন্ধে যাহারা খণ্ড-  
সাধক, তাহাদের মধ্যেও দুই প্রকার অধিকারী—সারগ্রাহী ও ভারবাহী।

যাহারা ভারবাহী, তাহাদের পক্ষে নানা কর্মে পরিশ্রমই শ্রেণঃ ; কারণ, উহার ( পরিশ্রমের ) দ্বারা পাপপ্রভৃতির অবকাশ ঘটে না । কর্মপ্রায়শিক্ষিত তাহাদেরই প্রয়োজন । আর, সারগ্রাহিগণের উর্জাগমনপ্রভৃতিবশতঃ সমন্বয়বোগে আরোহণেছা প্রবল । তাহারা অতিশীত্র “আরুচ” হইয়া পড়ে । “আরুচ” হইয়া ক্রমশঃ সাধনবলে ও স্বীয় সারগ্রাহণ-বৃত্তিবলে অতিশীত্র “সম্পন্ন” হয় । আরুকৃক্ষুগণের পক্ষে পাপক্ষালনের জন্য অনুত্তপ্ত প্রায়শিক্ষিত, আর আরুচগণের পক্ষে কেবল হরিস্থরণই সেই প্রায়শিক্ষিত । এস্তে পরীক্ষিৎ, খটাঙ্গ প্রভৃতির চরিত আলোচনীয় । এইসকল ঘোগী শুধু কর্ম'পর, জ্ঞানপর বা বৈরাগ্যপর নহে । সমন্বয়বোগজ্ঞানের অভাবে অথবা প্রমাদবশতঃ খণ্ডজ্ঞানিগণ বৈরাগ্যাদি-বিষয়ে পৃথগ্ভাবে নির্বক্ষসহকারে প্রীতি করিয়া থাকে,—কখনও কর্মজড় হইয়া বৈরাগ্যের নিন্দা করে, কখনও বা জ্ঞানপরায়ণ হইয়া দেহ, গেহ ও কলত্রের হিতসাধনে বিরক্ত হয় । কিন্তু সমন্বয়বোগিগণ বদ্ধাবস্থায় ভগবৎ-প্রীতিসাধনের সহায়স্বরূপ দেহ গেহ ও কল্পপ্রভৃতি সকলের মঙ্গল-সাধনে সকল সময়ে যত্নবান् হইয়াও উর্জাগতিলাভের প্রভৃতিবলে বিধিনিষেধ-সকলের তাৎপর্যমাত্র গ্রহণপূর্বক ক্রমে ক্রমে প্রেমসম্পদ্ধ লাভ করিয়া থাকে । যখন যে কর্ম' বা যে জ্ঞান ভক্তির সৰ্বায়ক হয়, তখন তাহাও পরম যত্নে সম্পাদন করে; যদি কোনও সময়ে দেশকালপাত্র-বিচারে উহাদ্বারা ভগবৎপ্রীতির বৃদ্ধি না হয়, তাহা হইলে নিতান্ত হেয়বুদ্ধিতে সেই কর্ম' বা জ্ঞান পরিত্যাগ করে—ইহাই পরম রহণ । এই রহস্যে খণ্ডবুদ্ধি ভারবাহিগণের প্রবেশ কখনও দেখা যায় না । ঘোগারুচকালে সেইসকল কষায় ক্রমশঃ দৃঢ় হইতে দেখা যায় । সময়ে সময়ে অকর্ম' ও বিকর্মাদির যে সংবটন হয়, তাহাও পরিণামে কর্মনির্বাণরূপ ফল প্রাপ্ত হয় বলিয়া সাংসারিক দুর্গতিরূপ ফলদায়ক হয় না । সম্পন্নাবস্থাপ্রাপ্ত

প্রয়োজনঞ্চ জীবানাং ন মুক্তির্যালক্ষণা ।  
 ন ভুক্তিঃ সম্পদাং কিন্তু প্রীতিঃ কৃষ্ণাশ্রয়াত্মিকা ॥ ৬৩ ॥  
 অশুদ্ধবুদ্ধয়ো বাল্যাচ্ছান্নাগাং ভারবাহিনঃ ।  
 অসচ্ছিক্ষাবিমৃচ্চা যে ন চোর্ক্ষগমনে রতাঃ ॥ ৬৪ ॥  
 , সম্পদায়মলাসক্তা ন যোগেন সমন্বিতাঃ  
 জাত্যাদেশ্মলসংযুক্তা বদন্ত্যাত্ম প্রয়োজনম् ॥ ৬৫ ॥

অন্তর্য—৬৩। সম্পদাং ( ঐশ্বর্য বা বিষয়ের ) ভুক্তিঃ ( ভোগ )  
 জীবানাং ( জীবমাত্রের ) প্রয়োজনং ন ( বাস্তব লক্ষ্য বা পুরুষার্থ নহে ),  
 লয়লক্ষণা ( সাযুজ্যলয়কৃপা ) মুক্তিঃ চ ( মুক্তিও ) ন [ প্রয়োজন ] ( নহে ) ;  
 কিন্তু ( কিন্তু ) কৃষ্ণাশ্রয়াত্মিকা ( কৃষ্ণে শরণাগতিবিশিষ্ট ) প্রীতিঃ ( প্রেম )  
 [ জীবের প্রয়োজন ] ।

অন্তর্য—৬৪-৬৫। বাল্যাঃ ( বাল্যকাল হইতে ) যে ( যাহারা )  
 অশুদ্ধবুদ্ধয়ঃ ( মলিনবুদ্ধিবিশিষ্ট ), [ যাহারা ] শান্তাগাং ( সকল শান্তের )  
 ভারবাহিনঃ ( ভার্তুবাহী ), অসচ্ছিক্ষাবিমৃচ্চাঃ ( অসৎ শিক্ষাহেতু অজ্ঞান ),  
 উর্ক্ষগমনে ( উন্নতিলাভে ) ন রতাঃ ( চেষ্টাহীন ), সম্পদায়মলাসক্তাঃ  
 ( সম্পদায়গত মলে আসক্ত ), যোগেন ন সমন্বিতাঃ ( সাধনবিহীন ),  
 জাত্যাদেঃ ( জন্ম প্রভৃতির ) মলসংযুক্তাঃ ( দোষসম্পন্ন ), [ এই সকলেই ]  
 অন্ত্য ( উক্ত প্রীতি ব্যতীত অপর কিছুকে ) প্রয়োজনং ( মুখ্যসাধ্য বা  
 পুরুষার্থ ) বদন্তি ( বলিয়া থাকে ) ।

জীবের কষায়াভাব শ্রীনারদের চরিতে প্রসিদ্ধ । এই বিচারে প্রীতি-সম্পন্ন  
 জীবগণের ভগবানে প্রীতির আধিক্যাহেতু জড়কার্য-পরিচালনে অক্ষমতা-  
 বশতঃ ঋষভদেব জড়ভরত প্রভৃতির ত্বায় মৈসর্গিকভাবে ক্রমিক সংসার-  
 নির্বান্তি আমরা স্বীকার করি । কেবল নানা ছল অবলম্বনে ধূর্খগণের  
 সংসার-ত্যাগই অসার বলিয়া নিন্দিত হয় । ( টাকা-অনুবাদ— ৬০-৬২ )

**টীকা—৬৩-৬৫।** মুখ্যবিচারে সমস্তজগতাং কিং প্রয়োজনমিতি  
পূর্বপঞ্চমশঙ্ক্যাহ,—প্রয়োজনঞ্চেতি। সম্যক্ ফলঃ প্রয়োজনমিতি বোধ্যম্।  
থণ্ডসাধকা যদি জ্ঞানিনো ভবন্তি, তহি লয়লক্ষণ মুক্তিরেব প্রয়োজনমিতি  
বদন্তি তদর্থং যতন্তি চ। তে যদি কর্ম্মিণস্তহি সম্পদাঃ ভুক্তিরেব প্রয়োজন-  
মিতি স্থাপয়ন্তি। পরস্ত প্রয়ুক্তিরেব মূলীভূতা। সা তু সংসর্গবলাঃ সংস্কার-  
বলাচ সঙ্কোচবিকচাত্মকধর্মঃ ভজতি। স্বভাবতো জীবানাঃ ভগবতি  
প্রীতিরেব প্রবৃত্তিঃ। সা প্রবৃত্তির্বহিঞ্চলজীবানাঃ সম্বন্ধে বিষয়েষু পরি-  
ণমতে, বিষয়াসক্তিকৰ্ত্তা ভবতীত্যর্থঃ। সা যদি পুনঃ স্বাঃ পূর্বাঃ প্রকৃতিঃ  
ভজতে, তহি শিবম্, অন্যথা সর্বমনর্থকম্। বাল্যাজ্জীবানাঃ যদি কু-  
সংসর্গাদসচ্ছিক্ষা-সম্পদায়দৌরাত্ম্যথণ্ডভাব-শাস্ত্রভাববাহিন্দ-জাতিবিদ্বেষাদি-  
দোষেণ বুদ্ধিরশুদ্ধা ভবতি, তহি ভুক্তিমুক্তিপ্রভৃতি-স্পৃহা বলবতী ভূত্বা  
ভগবৎপ্রীতিঃ সঙ্কোচযুক্তি। এতৎসঙ্কোচনবশাঃ প্রীতেঃ প্রয়োজনত্বং ন  
মন্ত্বে মন্দভাগ্যাঃ। বস্তুতঃ শুদ্ধা ভগবৎপ্রীতিরেব পূরমপূরুষার্থত্বেনা-  
দরণীয়া।

**মূল-অনুবাদ—৬৩।** বিষয়ের ভোগ জীবের ( বাস্তব )  
প্রয়োজন ( পুরুষার্থ ) নহে, লয়কৰ্ত্তা মুক্তিও ( প্রয়োজন ) নহে ; কিন্তু  
কৃষ্ণাশ্রমস্বরূপা প্রীতি ( জীবের প্রয়োজন বা বাস্তব পুরুষার্থ )।

**মূল-অনুবাদ—৬৪-৬৫।** যাহারা বাল্যকাল হইতে  
মলিনবুদ্ধিবিশিষ্ট, যাহারা শাস্ত্রের ভারবাহী, অসৎ শিক্ষার ফলে  
অজ্ঞান, উন্নতিলাভে বিরত, সম্পদায়ের মলে আসক্ত, ঘোগ বা  
সাধনবিহীন, জন্মপ্রভৃতির দোষযুক্ত—( ইহারা ) অন্য কিছুকে  
প্রয়োজন বা পুরুষার্থ বলিয়া থাকে।

ভুক্তয়ো মুক্তয়ঃ কিঞ্চ ন নিবার্যাঃ কদাচন।  
তা গৌণফলকৃপণ সেবন্তে সাধকং কিল ॥ ৬৬ ॥

অন্তর—৬৬। কিঞ্চ ভুক্তয়ঃ (কিঞ্চ ভোগ) [ ও ] মুক্তয়ঃ (মোক্ষ )  
কদাচন ( কথনও ) ন নিবার্যাঃ ( বারণ করা যায় না )। তাঃ কিল  
( তাহারা ) গৌণফলকৃপণ ( গৌণফলকৃপণে ) সাধকং ( সাধকের ) সেবন্তে  
( সেবা করিয়া থাকে )।

**টীকা-অনুবাদ—** ৬৩-৬৫। মুখ্যবিচারে সমস্ত জগতের  
প্রয়োজন কি ?—এই পূর্বপক্ষের উভয়ে “প্রয়োজনঞ্চ” ইত্যাদি শ্লোক  
বলিতেছেন। সম্যক ফলকে প্রয়োজন বলিয়া জানিতে হইবে। খণ্ড-  
সাধকগণ যদি জানী হয়, তাহা হইলে লয়কৃপা মুক্তিকেই প্রয়োজন বলিয়া  
থাকে এবং ঐ উদ্দেশ্যে বত্ত করিয়া থাকে। যদি তাহারা কর্মী হয়, তাহা  
হইলে বিষয়ভোগকেই প্রয়োজন বলিয়া স্থাপন করে। কিঞ্চ প্রবৃত্তি বা  
রুচিই মূলস্বরূপ। উহা সঙ্গপ্রভাবে ও সংস্কারপ্রভাবে সঙ্কোচাত্মক বা  
বিকচাত্মক ধর্ম গ্রহণ করে। ভগবানে প্রীতিই জীবগণের স্বাভাবিকী  
প্রবৃত্তি। বহিমুখ্য জীবগণের সম্বন্ধে সেই প্রবৃত্তি বিষয়ে পরিণত হয়,  
অর্থাৎ বিষয়াসস্তুরপিণী হয়। উহা যদি পুনরায় পূর্বস্বভাব গ্রহণ করে,  
তবে মঙ্গল, অন্তর্থা সমস্তই ব্যর্থ। যদি জীবের বাস্যকাল হইতে কুসংসর্গ-  
ফলে অসৎ শিক্ষা, সাম্প্রদায়িক দৌরাত্ম্য, খণ্ডভাব ( সঙ্কীর্ণতা ), শাস্ত্রের  
ভারবাহিতা, জাতিবিদ্বেষ প্রভৃতি দোষে বুদ্ধি মলিন হয়, তাহা হইলে  
ভোগ-মোক্ষ প্রভৃতির স্পৃহা বলবত্তী হইয়া ভগবৎ-প্রীতিকে সন্তুচিত করিয়া  
দেয়। মন্দভাগ্যগণ এই সঙ্কোচভাববশে প্রেমের পুরুষার্থতা বা ( পুরুষার্থ-  
স্বরূপ ) বুঝিতে পারে না। বাস্তবিক পক্ষে বিশুদ্ধ ভগবৎপ্রেমই পরম-  
পুরুষার্থ বলিয়া সমাদরযোগ্য।

**টীকা—৬৬।** যদেবং তহি কথং সাধকাঃ প্রাপ্তান্ধারযন্তি, সিদ্ধান্ত  
কথং জীবস্তুতি সংশয়মাশঙ্কাহ,—ভুক্তয় ইতি। সর্বশ্চিন্ম কর্মণি কিঞ্চিং  
কিঞ্চিদবাস্তুরফলমস্তি। উপাসনারামপি স্বস্তুখং পরিদৃশ্যতে। নিঃস্বার্থ-  
জগন্মঙ্গল-কার্যেষ্঵পি কথঞ্চিং প্রয়োজনাস্তরাণি দৃশ্যতে। যথা ধূম্রযান-  
তড়িবার্তাবহাদিষ্য, যদি চ তত্ত্বজিজ্ঞাসাকৃপং পরং ফলমস্তি জ্ঞানচালনেন সাধু-  
দর্শনার্থং দুরদেশপর্যস্তং শরীরচালনেন চ, তথাপি দুরদেশদর্শন-গৃহবার্তা-  
নির্বাহাদিকৃপাবাস্তুরফলকৃপা ভুক্তিরপি দৃশ্যতে; বৈষ্ণবসন্ততিজননাদিবারা  
বদ্ধপি জগতাং প্রীতিসাধনকৃপং পরমস্তুমস্তি মুখ্যফলং, তথাপীজ্ঞিয়স্তুখা-  
দিকমপ্যনিবার্যম্। সম্বন্ধজ্ঞানামৃত্তিরপ্যনিরূপ্যা ভগবদ্বাসানাম,—“মুক্তি-  
হিত্তাত্ত্বাকৃপং স্বরূপেণ ব্যবস্থিতিঃ” ইতি ভাগবত-( ২।১০।৬ ) বচনাঃ।  
এবত্তাত্ত্বাস্তুরফলানি সর্বকার্যেষু সন্তি; তস্মাঃ সারগ্রাহিণঃ ভজনাঃ  
তত্ত্বফলমপি প্রীতিসাধনকৃপ-প্রয়োজনশোপায়স্তেন পর্যবসনীয়ম্। কর্ম-  
ফলমাত্মসাঙ্কুর্ততো বহিমুখস্ত জীবস্ত ভুক্তিমুক্তিপ্রত্যুত্তর এব বাধকাঃ,  
কিন্তু সারগ্রাহিণঃ সম্বন্ধে তৎসর্বমেব প্রয়োজনসাধকং ভবতি। সারগ্রাহি-  
জনাঃ কদাচিদপ্যবাস্তুরফলং নাদ্যেষযন্তি। কিন্তু তত্ত্বফলমেব স্বরমাগত্য  
সাধকং প্রীতিসাধনসাহায্যেন সেবত ইতি ভাবঃ ৬

**মূল-অনুবাদ—৬৬।** কিন্তু ভুক্তি ও মুক্তিকে কখনও  
নিবারণ করা যায় না। তাহারা গৌণ-ফলরূপে সাধকের সেবা  
করিয়া থাকে।

**টীকা-অনুবাদ—৬৬।** যদি তাহাই হয়, তবে সাধকগণ  
কিরূপে প্রাণ ধারণ করিবে, সিদ্ধগণই বা কিরূপে বাচিবে?—এই  
সন্দেহের উত্তরে “ভুক্তয়ঃ” ইত্যাদি বলিতেছেন। সকল কর্মে কিছু  
কিছু অবাস্তুর ফল থাকে। উপাসনা-কার্যেও আস্তুখ দেখা যায়।

আকর্ষসন্ধিদৌ লোহঃ প্রবৃত্তো দৃশ্যতে যথা ।

অণোমহতি চৈতন্তে প্রবৃত্তিঃ প্রীতিলক্ষণম् ॥ ৬৭ ॥

অন্তর—৬৭ । লোহঃ ( লোহকে ) আকর্ষসন্ধিদৌ ( চুম্বকের নিকটে ) যথা ( যেকোন ) প্রবৃত্তিঃ ( গতিবিশিষ্ট অর্থাং আকৃষ্ট ) দৃশ্যতে ( দেখা যায় ), [ তজ্জপ ] মহতি ( বিভু ) চৈতন্তে ( চেতনের দিকে ) অণোঃ ( অণুচেতন জীবের ) প্রবৃত্তিঃ ( ক্রমগতি বা স্বাভুবিক রুচি ) প্রীতিলক্ষণম্ ( প্রীতির লক্ষণ ) ।

জগতের মঙ্গলকর নিঃস্বার্থ কার্য্যেও কোন-না-কোন প্রকারে অন্ত উদ্দেশ্য দেখা যায় ; যথা, বাস্পীয়বান, টেলিগ্রাফ প্রভৃতিতে যদিও জ্ঞানপ্রসার-দ্বারা ও সাধুদৰ্শনোদ্দেশ্যে দূরদেশপর্যন্ত শরীরবহনদ্বারা তত্ত্বানুসন্ধানকৃপ শ্রেষ্ঠ বা মুখ্যফল বিদ্যমান, তথাপি দূরদেশ দর্শন, পারিবারিক প্রয়োজন-সাধনাদিকৃপ অবাস্তুরফলকৃপে ভোগও দৃষ্ট হয় । বৈষ্ণব-সন্তানোৎপাদন-দ্বারা জগতের আনন্দবিধানে পরমস্মৃথ মুখ্যফল বটে, তথাপি ইন্দ্রিয়স্মৃথাদিও অনিবার্যকৃপে আছে । “অন্তবিধ রূপ পরিতাগ করিয়া স্বরূপে অবস্থিতিই মুক্তি” — ভাগবতের এই বীক্ষ্যপ্রমাণে ভগবদ্বাসগণের সম্মুক্তজ্ঞানের ফলে মুক্তিও অনিবার্য । এই প্রকার অবাস্তুর ফল সকল কার্য্যেই আছে । সেই-হেতু সারগ্রাহী ভক্তগণ সেইসকল ফলকেও প্রীতির সাধনকৃপ প্রয়োজনের উপায়কৃপে পরিগত করিবেন । ভোগ-মোক্ষ প্রভৃতি কর্মফল-আচ্ছাদাকারী বহিমুখ জীবের বিপ্লবকারক ; কিন্তু সারগ্রাহিগণের সুসন্ধে তৎসমস্তই পুরুষার্থের সহায় হয় । সারগ্রাহী জন কখনও অবাস্তুর ফল অন্বেষণ করেন না ; কিন্তু সেই সেই ফলই স্বয়ং উপস্থিত হইয়া প্রীতির সাধনের সহায়তা করিয়া সাধকের সেবা করে । ( টীকা-অনুবাদ—৬৬ )

**টীকা—৬৭।** অধুনা প্রীতিলক্ষণমাহ—আকর্ষেতি। আকর্ষং প্রতি লৌহে যথা স্বভাবতশালিতো ভবতি তথাগুচ্ছেতত্ত্বপো জীবো বিভুচ্ছেতত্ত্বমীশ্বরং প্রতি যয়া বৃত্ত্যাকর্ষিতো ভবতি সৈব প্রীতিঃ। স্ত্রিতমপি ভক্তিমীমাংসায়ং পরমবিগ্ন শাণিল্যেন “ভক্তিঃ পরামুরক্তিরীখরে” । ইতি বাক্যেন। স্র্যাস্তানীয়ো ভগবান्, জীবস্ত রশ্মিপরমাশুস্থানীয়ঃ। চিদাকারস্তে জীবেশ্বরয়োরেক্যম্। চিদস্তুনাং পরম্পরাকর্ষণমেব নিত্যম্। পুনরপি মহাচ্ছেতগ্নেশ ক্ষুদ্রচ্ছেতত্ত্বানামাকর্ষণমপি নিত্যসিদ্ধম্। জড়ে জগত্যাকর্ষণধর্মস্থানুগত্যং সর্বশ্চিন্ পরমাণাবিত্যাধুনিকানাং জড়বিদাং মতম্। তদপি জগতশিংপ্রতিবিষ্টত্বাদেব। তদাকর্ষং পুনঃ স্র্যাদৌ বৃহজড়বস্তনি মাধ্যাকর্ষণক্রপেণাতিপ্রবলম্। যেন হেতুনা গ্রহাণাং সৌরমণ্ডলে ভ্রমণং সিদ্যতি, অনেকবৃহৎ হস্তুলাকারবস্তুনাং ক্রবনশ্চত্রমবলস্য চক্রাকার-ভ্রমণমপি সিদ্যতি চ। বৈকৃষ্ণপ্রতিবিষ্টস্তে কল্পিতশ্চ প্রপঞ্চস্ত এতদতি-সুন্দরম্। অপ্রাকৃতাকর্ষণতত্ত্বমেব বৈকৃষ্ণস্ত্রিজলীলার্থীগত-মহারাসভাবেষু জ্ঞাতব্যম্।

**মূল-অনুবাদ—৬৭।** চুম্বকের নিকৃটে লৌহকে যেরূপ গতিবিশিষ্ট (আকৃষ্ট) দেখা যায়, (তর্জপ) বিভুচ্ছেতন্ত্যের প্রতি অগুচ্ছেতনের প্রবৃত্তি (গতি, রূচি) প্রীতির লক্ষণ।

**টীকা-অনুবাদ—৬৭।** এক্ষণে “আকর্ষ-” ইত্যাদি শ্লোকে প্রীতির লক্ষণ বলিতেছেন। লৌহ যেমন চুম্বকের দিকে স্বভাবতঃই আকৃষ্ট হয়, সেরূপ অগুচ্ছেতন্ত্য জীব বিভুচ্ছেতন্ত্য ঈশ্বরের প্রতি যে বৃত্তিদ্বারা আকৃষ্ট হয়, তাহাই প্রীতি। মহর্ষি শাণিল্য ভক্তিমীমাংসাগ্রন্থে স্ত্রও করিয়াছেন,—“ঈশ্বরে পরামুরক্তি—ভক্তি।” ভগবান—স্র্যাস্তানীয়; জীব—

ସମ୍ବନ୍ଧାଂ ପ୍ରତିବିଷ୍ଟ ସ୍ଵଜୀବେ ସ୍ଵଭାବତଃ ।  
 କମ୍ଭଜାନାଞ୍ଚିକା ସା ତୁ ଭକ୍ତିନାମ୍ବା ମହୀୟତେ ॥ ୬୮ ॥  
 ବୈମୁଖ୍ୟାଂ ପ୍ରତିବିଷ୍ଟେ ଚେଦାସକ୍ତିରୁପଜୀୟତେ ।  
 ସା ଚୈବ ବିଷୟପ୍ରୀତିଗୁଡ଼ାନାମସତୀ ହୁଦି ॥ ୬୯ ॥

ଅଚ୍ଛାୟ—୬୮ । ତୁ (କିନ୍ତୁ) ସ୍ଵଜୀବେ (ସ୍ଵଜୀବେ) ସା (ଏ ପ୍ରୀତି) ପ୍ରତିବିଷ୍ଟ (ପ୍ରତିବିଷ୍ଟ ଅର୍ଥାଂ ମାୟାର) ସମ୍ବନ୍ଧାଂ (ସମ୍ବନ୍ଧହେତୁ) ସ୍ଵଭାବତଃ (ସାଭାବିକଭାବେ) କର୍ମଜାନାଞ୍ଚିକା (କମ୍ଭ ଓ ଜାନରୁପିଣୀ ହଇଯା) ଭକ୍ତିନାମ୍ବା (ଭକ୍ତିନାମେ) ମହୀୟତେ (ସମାଦୃତ ହୟ) ।

ଅଚ୍ଛାୟ—୬୯ । ବୈମୁଖ୍ୟାଂ (ଭଗବଦ୍ଵିମୁଖତାବଶତଃ) ପ୍ରତିବିଷ୍ଟେ (ଛାଯାଜଗତେ) ଚେତ୍ (ସଦି) ଆସକ୍ତିଃ (ଅମୁରାଗ) ଉପଜୀୟତେ (ଜନ୍ମେ), [ତଥନ] ମୃତ୍ତାନାଂ (ମୃତ୍ତ ଲୋକେର) ହୁଦି (ହୁଦରେ) ସା ଏବ ଚ (ତାହାଇ—ସେଇ ପ୍ରୀତିହି) ଅସତୀ (ବ୍ୟଭିଚାରିଣୀ) ବିଷୟପ୍ରୀତିଃ (ବିଷୟ-ପ୍ରୀତି ହୟ) ।

ରଶ୍ମିପରମାନୁଷ୍ଠାନୀୟ । ଚିଦାକାର-ସ୍ଵରୂପେ ଜୀବ ଓ ଈଶ୍ଵରେର ଏକତ୍ବ । ଚିଦବନ୍ଧ-  
 ସକଳେର ପରମ୍ପର ଆକର୍ଷଣ ନିତ୍ୟ । ଆବାର, ମହାଚୈତନ୍ୟକର୍ତ୍ତକ କୁଦ୍ରଚୈତନ୍ୟ-  
 ଗଣେର ଆକର୍ଷଣ ନିତ୍ୟ ସିନ୍ଦ । ଜଡ଼ଜଗତେ ସକଳ ପରମାନୁତେ ଆକର୍ଷଣଧର୍ମେର  
 ଆନୁଗତ୍ୟ ଆଛେ—ଇହା ଜଡ଼ବୈଜ୍ଞାନିକଗଣେର ମତ । ତାହାଓ ଜଡ଼ଜଗତ  
 ଚିଜ୍ଜଗତେର ପ୍ରତିବିଷ୍ଟ ବଲିଯାଇ ସିନ୍ଦ । ଆବାର, ଏ ଆକର୍ଷଣ, ସ୍ଵର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଭୃତି  
 ସୁହେ ଜଡ଼ବନ୍ଧତେ ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣରୂପେ ଅତି ପ୍ରବଳ,—ଯେ କାରଣେ ସୌରମ୍ବୁଲେ  
 ଗ୍ରହଗଣେର ପରିଭ୍ରମଣ ସମ୍ପନ୍ନ ହୟ ଏବଂ ଶ୍ରୀ-ନନ୍ଦଟିକେ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ବଡ଼  
 ବଡ଼ ଗୋଲାକାର ବନ୍ଧ-ସକଳେର ଚତ୍ରାକାରେ ଭରଣ ସିନ୍ଦ ହୟ । ବୈକୁଞ୍ଚେର  
 ପ୍ରତିବିଷ୍ଟରୂପେ ରଚିତ ବିଶେ ଇହା ଅତି ସୁନ୍ଦର ବଟେ । ବୈକୁଞ୍ଚେର ବ୍ରଜଲୀଲାର  
 ଅନୁଗ୍ରତ ମହାରାଜବ୍ୟାପାରମକଳେ ଅପ୍ରାକୃତ ଆକର୍ଷଣ-ତତ୍ତ୍ଵରେ ଜାନିତେ ହୁଇବେ ।

( ଟୀକା-ଅମୁରାଦ—୬୭ )

**টীকা—৬৮-৬৯।** সৈব প্রীতিজীবানাং প্রতিবিষ্টরূপ-মায়া-  
সম্বন্ধাং স্বভাবতঃ কর্মজ্ঞানরূপা ভক্তিনামা লোকে মহীয়তে। কিন্তু যদি  
প্রতিবিষ্টরূপ-প্রপঞ্চে মৌচাং জীবশ্শাসক্তির্ভবতি তর্হি বহিমুখ্য তত্ত্ব  
জীবশ্শ সম্বন্ধে সা প্রীতিঃ কামাঞ্চিকা বিষয়প্রীতিরূপা মায়ার্কাপেণ পর্যবেক্ষণতে  
তত্ত্ব বন্ধনায় তত্ত্বা ভগবদধীনত্বাং। উক্তঞ্চ প্রহলাদেন শ্রীবিষ্ণুপুরাণে ( ১ম  
অংশ, ২০ অং, ১৯ )—“ঘা প্রীতিরবিবেকানাং বিষয়েষ্ঠনপাঞ্চিনী। আমন্ত্-  
স্মুরতঃ সা মে হৃদয়ান্মাপসর্পতু ॥” ইত্যাদিন। প্রতিবিষ্টশক্তেনাত্ম ন ভগবৎ-  
প্রতিবিষ্টবাদরূপং মতং বোধ্যং, কিন্তু তত্ত্ব শক্তিপরিগামরূপং চিত্স্বভাবশ্শ  
প্রতিফলনমেব প্রপঞ্চ ইতি জ্ঞাতব্যম्।

**মূল-অনুবাদ—৬৮।** কিন্তু বন্ধজীবে এই প্রীতি প্রতিবিষ্টের  
( মায়ার ) সম্বন্ধহেতু স্বভাবতঃ কর্ম ও জ্ঞানরূপণী ( হইয়াও )  
ভক্তিনামে সমাদর লাভ করে।

**মূল-অনুবাদ—৬৯।** বিমুখতাবশতঃ প্রতিবিষ্টে ( অর্থাৎ  
চায়া-জগতে ) যদি আসক্তি জন্মে, তখন মৃচ্ছলোকের হৃদয়ে  
সেই প্রীতিই অসতী অর্গাং ব্যভিচারিণী বিষয়প্রীতি।

**টীকা—অনুবন্ধ—৬৮-৬৯।** জীবের ( হৃদয়ে অবস্থিত ) সেই  
প্রীতি চায়ারূপণী মায়ার সম্বন্ধহেতু স্বাভাবিকভাবে কর্ম ও জ্ঞানরূপা  
( হইয়াও ) লোকের নিকট ভক্তিনামে সমাদর লাভ করে। কিন্তু যদি  
মৃচ্ছতাবশতঃ প্রতিবিষ্টরূপ বিশে জীবের আসক্তি জন্মে, তাহা হইলে  
সেই বহিমুখ জীবের সম্বন্ধে এই প্রীতি কামনাময়ী বিষয়প্রীতির রূপ ধারণ  
করত জীবের বন্ধন-কারণ হইয়া মায়ারূপে পরিণত হয়; কারণ, তাহা  
( প্রীতি বা মায়া ) ভগবানের অধীন। “অবিবেকিগণের বিষয়ে যে

রত্যাদিভাবপর্যন্তং স্বরূপলক্ষণং পরম् ।

কর্তৃকম্বিভেদেন প্রীতেঃ সামুক্ষিকং হি তৎ ॥ ৭০ ॥

অস্ত্রয়—৭০ । রত্যাদিভাবপর্যন্তং ( রতি হইতে মহাভাবপর্যন্ত ) প্রীতেঃ ( ঐ প্রীতির ) পরং ( প্রধান ) স্বরূপলক্ষণম্ ( স্বরূপলক্ষণ ) ; তৎ হি ( তাহাই—স্বরূপলক্ষণই ) কর্তৃকম্বিভেদেন ( কর্ত্তা ও কর্মের বিভেদে ) সামুক্ষিকম্ ( সামুক্ষিক বলিয়া কথিত হয় ) ।

টীকা—৭০ । প্রীতেভিন্নভিন্নাবস্থায়াঃ স্বরূপলক্ষণমাহ,—রত্যাদি-ভাবপর্যন্তমিতি । সাতু রতিঃ প্রেম-ন্মেহ-মান-প্রণয়-রাগালুরাগ-ভাব-মহাভাব-পর্যন্তালুক্ষণে চিত্তমুল্লাসয়তি, মমতয়া যোজয়তি, বিশ্রম্ভয়তি, প্রিয়ত্বাতি-শয়েনাভিমানয়তি, দ্রাবয়তি, স্ববিষয়ং প্রভ্যভিলাষাতিশয়েন যোজয়তি, প্রতিক্ষণমেব স্ববিষয়ং নবনবত্তেনামুভাবয়তি, অসমোক্ত-চমৎকারেণোন্মাদয়তীতি শ্রীজীবগোষ্ঠামি-বচনম্ । এতাবৎ স্বরূপলক্ষণম্ । প্রীতেঃ সামুক্ষিকলক্ষণং তু কর্তৃকর্মভেদেন দ্বিবিধম্ । কর্তৃসম্বন্ধে শাস্ত্র-দাশ্ত-সখ্য-বাসল্য-মধুরভেদেন রসাঃ পঞ্চবিধাঃ । শাস্ত্রে কেবলং রতিঃ, দাশ্তে রতিঃ প্রেমাচ, সখ্যে রতিঃ প্রেমা প্রণয়োহপি, বাসল্যে রতি-প্রেম-প্রণয়-ন্মেহপর্যন্তা প্রীতিঃ, শৃঙ্গারে তু মহাভাবপর্যন্তা প্রীতিদৃশ্যতে । কর্মসম্বন্ধে তু রসো দ্বিবিধঃ—মাধুর্যাত্মক এব্যাপ্তিক প্রতিবিম্বিত । তদ্বিচারস্থান্বিচারে দ্রষ্টব্যঃ ।

অবিনাশিনী প্রীতি, তোমাকে সর্বক্ষণ স্মরণকারী আমার হৃদয় হইতে তাহা যেন অপস্থিত না হয় ।”—ইত্যাদি বাক্যে শ্রীবিষ্ণুপুরাণে শ্রীপঞ্চাদশ বলিয়াছেন । এস্থলে প্রতিবিষ্ট-শব্দে ভগবানের প্রতিবিষ্টবাদরূপ মত ( বাদ ) বুঝিবে না, কিন্তু ভগবানের শক্তিপরিণামরূপ চিন্ময় স্বভাবের প্রতিফলনই বিশ্ব,—ইহাই জ্ঞাতব্য । ( টীকা-অনুবাদ—৬৮-৬৯ )

তরঙ্গরঞ্জিনী প্রীতিশিলাসন্ধূপিণী ।

আশ্রয়ে ভগবত্তে রসবিস্তারিণী সতী ॥ ৭১ ॥

অন্তর—৭১। সতী ( নিত্য বা বিশুদ্ধ ) প্রীতিঃ ( প্রেম ) চিদ্বিলাস-  
স্বরূপিণী ( স্বরূপে চিন্মুলাময়ী ), তরঙ্গরঞ্জিনী ( ভাবতরঙ্গে বৈচিত্র্যময়ী বা  
নৃত্যশীলা ), আশ্রয়ে ( আশ্রয়স্বরূপ ) ভগবত্তে ( ভূগবানে ) রসবিস্তারিণী  
( রসের বিস্তারকারিণী ) ।

মূল-অনুবাদ—৭০। রতি হইতে মহাভাব পর্যন্ত প্রীতির  
মুখ্য স্বরূপলক্ষণ ; তাহাই কর্তা ও কর্মের বিভেদে সাম্বন্ধিক  
হয় ।

টীকা-অনুবাদ—৭০। “রত্যাদিভাবপর্যন্তং”—এই শ্লোকে  
ভিন্ন ভিন্ন অবস্থায় প্রীতির স্বরূপলক্ষণ বলিতেছেন । ক্রমানুসারে প্রেম-  
মেহ-মান-প্রণয়-রাগ-অনুরাগ-ভাব-মহাভাব-সৌম্মাবিশিষ্ট। সেই রতি চিত্তকে  
উল্লাসিত করে, মমতাযুক্ত করে, বিশ্঵াসযুক্ত করে, প্রেমের আধিক্যে  
অভিমান করায়, দ্রবীভূত করে, নিজ বিষয়ের প্রতি অত্যভিলাষযুক্ত  
করে, প্রতিক্ষণেই নিজ-বিষয়কে নব নব ভাবে ভাবিত করে, অসমোহন  
চমৎকারনারা উন্মত্ত করে—এইরূপ শ্রীজীবগোস্বামিপাদ বলিয়াছেন ।  
এই পর্যন্ত স্বরূপলক্ষণ । কর্তা ও কর্মের বিভেদে প্রীতির সাম্বন্ধিক  
লক্ষণ আবার দুইপ্রকার । কর্তার সম্বন্ধে—শান্ত, দাশ্ত, সখ্য, বাংসল্য ও  
মধুরভেদে রস পঞ্চপ্রকার । শান্তরসে শুধু রতি ; দাশ্তে রতি ও প্রেম ;  
সখ্যে রতি, প্রেম ও প্রণয় ; বাংসল্যে রতি-প্রেম-প্রণয়-মেহপর্যন্ত প্রীতি,  
আর শৃঙ্গারে ( মধুরে ) মহাভাবপর্যন্ত প্রীতি দেখা যায় । আবার, কর্ম-  
সম্বন্ধে রস দুইপ্রকার—মাধুর্যাত্মক ও ঐশ্বর্য্যাত্মক । তাহার বিচার আশ্রয়-  
বিচারে দ্রষ্টব্য ।

মাধুর্যেশ্঵র্যভেদেন চাশ্রয়ো দ্বিবিধঃ ক্রতঃ ।  
আচ্ছঃ কৃষ্ণস্বরূপে। হি চাস্ত্র্যা নারায়ণাঞ্চকঃ ॥ ৭২ ॥

**অন্তর্য—৭২।** মাধুর্যেশ্বর্যভেদেন ( মাধুর্য ও ঐশ্বর্যের ভেদে )  
আশ্রয়ঃ ( আশ্রয়ত্ব ভগবান् ) দ্বিবিধঃ ( দুই প্রকার ) ক্রতঃ ( কথিত ) ।  
আচ্ছঃ ( প্রথমটী অর্থাৎ মাধুর্যের আশ্রয় ) কৃষ্ণস্বরূপঃ ( শ্রীকৃষ্ণস্বরূপ ) চ  
( এবং ) অস্ত্রঃ ( শেষটী অর্থাৎ ঐশ্বর্যের আশ্রয় ) নারায়ণাঞ্চকঃ  
( শ্রীনারায়ণস্বরূপ ) ।

**টীকা—৭১।** ইদানীমাশ্রয়ত্বমারভতে,—তরঙ্গেতি । সা প্রীতিঃ  
সতীশবৎ সচিদ্বর্মবর্তিনী, ভাব-মহাভাবকৃপ-তরঙ্গরঙ্গিনী, শাস্তাদিমুখ্য-  
বীরাদিগৌণ-রসভেদেন ভগবত্ত্বে পরমরসবিস্তারিণী বিশেষ-বুভুৎসুভিঃ  
শ্রীভক্তিরসামৃতসিদ্ধুদ্রষ্টব্যঃ ।

**টীকা—৭২।** আশ্রয়োহপি দ্বিবিধঃ—শ্রীকৃষ্ণাঞ্চকো নারায়ণা-  
ঞ্চকশ । বস্তোঁ যদ্যপি<sup>১</sup> কৃষ্ণনারায়ণযোরেক্যঁ, তথাপি রসভেদেন  
তরোভেদোহস্তি । সত্যপি পরমেশ্বর্যে শ্রীকৃষ্ণে পরম-মাধুর্যমেব প্রবলম্ ।  
সূর্য্যাতপে প্রদীপপ্রভাবদৈশ্বর্যঞ্চাপি তত্ত্বে গৃঢ়ভাবেন তিষ্ঠতি,—মাধুর্যেশ্ব-  
পরমাকর্ষণসামর্থ্যাং । শ্রীমন্নারায়ণে তু কেবলমেশ্বর্যঞ্চ প্রভবতি ।  
যদ্যপি তশ্মিন্নারায়ণে জীবাকর্ষণক্রিয়াপি প্রবলা, তথাপি কৃষ্ণরসাস্তাদিনাং  
জীবানাং<sup>২</sup> সংস্কৰণে সা দুর্বলেব । নারায়ণাকৃষ্ণজীবানাং তু কৃষ্ণলালসা  
স্বাভাবিকী । ইদং পরমগুহ্যং তত্ত্বং আস্মুদনন্দারা বিচারণীয়ং, ন তু  
বাক্যন্দারা কথনীয়মনির্বচনীয়স্বাং ।

**মূল-অনুবাদ—৭১।** বিশুদ্ধ-প্রীতি স্বরূপে চিদ্বিলাসিনী,  
( নানাভাব- ) তরঙ্গে উল্লাসময়ী, আশ্রয়-স্বরূপ ভগবত্ত্বে ( দ্বিবিধ )  
রসের বিস্তারকারিণী ।

প্রোঢ়ানন্দচমৎকাররসঃ কৃষ্ণে বৃহত্তমঃ ।  
ঐশ্বর্যজ্ঞানপূর্ণত্বাঙ্গাসৌ নারায়ণে স্বতঃ ॥ ৭৩ ॥

অন্তর—৭৩। কৃষ্ণে ( শ্রীকৃষ্ণে ) বৃহত্তমঃ ( সর্বাপেক্ষা বৃহৎ ) প্রোঢ়ানন্দ-চমৎকাররসঃ ( পরিপক্ব বা পূর্ণ আনন্দের চমৎকারপূর্ণ রস ) [ স্বাভাবিকরূপে অবস্থিত ] ; অসৌ ( উহা ) ঐশ্বর্যজ্ঞানপূর্ণত্বাং ( ঐশ্বর্য-জ্ঞানের পূর্ণত্বাবশতঃ ) নারায়ণে ( শ্রীনারায়ণে ) স্বতঃ ( স্বাভাবিকভাবেই ) ন ( নাই ) ।

টীকা—৭৩। শ্রীকৃষ্ণপ্রিয়াগাং যঃ প্রোঢ়ানন্দচমৎকাররসঃ স এব  
বৃহত্তমঃ। দান্তসখ্যবাংসলামধুরমিতি রসচতুষ্টয়ং মাধুর্যাধারে শ্রীকৃষ্ণ  
এব সাধ্যম্ ; কিষ্টেশ্বর্যপরে নারায়ণে কেবলং দান্তমেব সাধ্যম्,—তদপি  
প্রেমাবধিকম্। তদাশ্তে বিশ্রান্তাঞ্চকপ্রণয়ো ন ভবতি,—ঐশ্বর্যস্তু  
ভয়ম্লত্বাং, দাসানাং স্বাপকর্ষবৃক্ষিবশত্বাচ, ঐশ্বর্যস্তানস্তত্বাচ। কৃষ্ণ  
মাধুর্যে সেব্য-সেবকয়োঃ সাম্যবৃক্ষিঃ স্বাভাবিকৌ ; তদভাবে মধুরভাবো  
ন সন্তুষ্টিঃ ।

টীকা-অনুবাদ—৭১। এক্ষণে ‘তরঙ্গ’ ইত্যাদি শ্লोকে আশ্রয়-  
তত্ত্ব আরম্ভ কৃতিতেছেন। সেই প্রীতি অব্যাখ্যাতিশীল, ভগবানের আয়-  
সচ্ছিদানন্দময়ী, ভাব-মহাভাবরূপ তরঙ্গ-রঙ্গময়ী, শান্ত-প্রভৃতি মুখ্য ও  
বীর-প্রভৃতি গৌণ রসভেদে ভগবত্তত্ত্বে বিশেষভাবে রস-বিস্তারকারিণী।  
বিশেষ-জিজ্ঞাসুগণ শ্রীভক্তিরসামৃতসিঙ্কু আলোচনা করিবেন।

মূল-অনুবাদ—৭২। মাধুর্য ও ঐশ্বর্যের ভেদে আশ্রয়-  
( তত্ত্ব ) দুইপ্রকার কথিত। কৃষ্ণস্বরূপ—প্রথম ( মাধুর্যের  
আশ্রয় ) এবং নারায়ণ-স্বরূপ—শেষটা ( ঐশ্বর্যের আশ্রয় ) ।

**টীকা-অনুবাদ—৭২।** আশ্রয়ও দুইপ্রকার—শ্রীকৃষ্ণাত্মক ও শ্রীনারায়ণাত্মক। যদিও বস্তুবিচারে কৃষ্ণ ও নারায়ণের একত্ব, তথাপি রসভেদে তাঁহাদের ভেদ আছে। মহা-ঐশ্বর্য থাকিলেও শ্রীকৃষ্ণে পরম মাধুর্যাই প্রবল। মাধুর্যের প্রবল আকর্ষণশক্তিহেতু সূর্যালোকে প্রদীপের প্রভার অৰ্তায় ঐশ্বর্যও তাহাতেই (মাধুর্যাই) গৃঢ়ভাবে বিদ্যমান। শ্রীনারায়ণে কিন্তু কেবল ঐশ্বর্যের প্রভাব। যদিও সেই নারায়ণে জীবের আকর্ষণকার্যও প্রবল, তথাপি কৃষ্ণরসামাদনপরায়ণ জীবগণের সম্বন্ধে উহা দুর্বলই। কিন্তু, নারায়ণে আকৃষ্ট জীবগণের কৃষ্ণে লালসা স্বাভাবিক। এই পরম গুহ্যতত্ত্ব কিন্তু আমাদনদ্বারা বিচার্য, অনির্বচনীয় বলিয়া বাকে প্রকাশ করিতে পারা যায় না।

**মূল-অনুবাদ—৭৩।** কৃষ্ণে সর্বাপেক্ষা বৃহৎ (উন্নত) পরিপক্ষ (পূর্ণ) আনন্দের চমৎকারিতাপূর্ণ রস স্বাভাবিকভাবে অবস্থিত। ঐশ্বর্যজ্ঞানপূর্ণ বলিয়া নারায়ণে উহা স্বভাবতঃ নাই।

**টীকা-অনুবাদ—৭৩।** শ্রীকৃষ্ণপ্রিয়গণের যে পূর্ণানন্দজনিত চমৎকারিতাপূর্ণ রস, তাহাই সর্বাপেক্ষা বৃহৎ অর্থাৎ উন্নত। দাশ্ত-স্থাবাসল্য ও মধুর—এই চারিটী রস মাধুর্যাধার শ্রীকৃষ্ণেই সাধ্য (লভ্যফল); কিন্তু, ঐশ্বর্যপ্রধান নারায়ণে কেবল দাস্যই সাধ্য—তাহারও সীমা প্রেম-পর্যন্ত। তাঁহার (নারায়ণের) দাস্তে বিশ্রামাত্মক প্রণয় নাই,—কারণ, ঐশ্বর্য ভয়মূলক, দাসগণের নিজের হীনতাবুদ্ধি বিদ্যমান এবং ঐশ্বর্য অনন্ত। কিন্তু, মাধুর্যে সেব্য ও সেবকের সাম্যবুদ্ধি স্বাভাবিক; তাহার অভাবে মধুরভাব সন্তুষ্ট নহে।

শ্রীকৃষ্ণচরিতং যদ্যন্দিন্দিবর্ণিতং পুরা।  
লক্ষ সমাধিনা তত্ত্বেতিহাসো ন কল্পনা॥ ৭৪ ॥

**অন্তর্বন্ধন—৭৪।** যৎ যৎ ( যাহা কিছু ) শ্রীকৃষ্ণচরিতং ( শ্রীকৃষ্ণের লীলা ) বিদ্বত্তিঃ ( তত্ত্বজগণ ) পুরা ( পূর্বে ) বর্ণিতম্ ( বর্ণনা করিয়াছেন ), তৎ তৎ ( তৎসমস্ত ) সমাধিনা ( সমাধিদ্বারা ) লক্ষ ( অনুভূত ); [অতএব] ন ইতিহাসঃ ( ইতিহাস নহে ), ন কল্পনা ( কল্পনাও নহে )।

**টীকা—৭৪।** “অথো মহাভাগ ! ভবানমোঘদ্যক শুচিশ্রবাঃ সত্যরতো ধৃতব্রতঃ । উরুক্রমশাখিলবক্ষমুক্তয়ে সমাধিনামুশ্মর তদ্বিচেষ্টিতম্ ॥” ইতি ভাগবত- ( ১৫।১৩ ) প্রারম্ভবচনাং কৃষ্ণচরিতম্ভু সমাধিলক্ষ্যং সিদ্ধম্ । অধোক্ষজচরিতম্ভু সমাধিলক্ষ্যাং নেতিহাসত্ত্বং ন চ কল্পনাময়ত্বং ঘটতে । চন্দ্র গুপ্তাশোকাদীনাং চরিতমিতিহাসময়ং, তেবাং প্রাপঞ্চিকদেশকালবাধ্যত্বাং । বিষ্ণুশৰ্ম্মলিথিত্যং শৃগালকুকুরাদিচরিতমপি কল্পনাময়ং, তচ্চরিতম্ভু প্রাপঞ্চিকভাবজন্মত্বাং । তত্ত্ব তত্ত্ববর্ণনাং কেবলমিন্দিয়মানসয়োঃ কার্য্যম্, সমাধৌ কিঞ্চিদপি ন লভ্যতে । তদবকাশাভাবাং । কিন্তু কৃষ্ণচরিতবর্ণনে ত্রেন্দিয়মনসোঃ কাচিদপি শক্তিঃ সন্তুবতি । তস্মাং সমাধিযোগেন তত্ত্বগতব্যং শ্রোতব্যং স্মর্তব্যং ।

**মূল-অনুবাদ—৭৪।** তত্ত্বজগণ যাহা কিছু শ্রীকৃষ্ণচরিত পূর্বে বর্ণনা করিয়া গ্রহণ করিয়াছেন, তৎসমস্ত সমাধিদ্বারা প্রাপ্ত ( অনুভূত )—( অতএব ) না ইতিহাস, না কল্পনা ।

**টীকা-অনুবাদ—৭৪।** “হে মহাভাগ ! আপনি অব্যর্থদ্রষ্টা ( সত্তাদ্রষ্টা ), বিশুদ্ধজ্ঞানসম্পন্ন, সত্যপরায়ণ ও সংযমী । সকল বন্ধন হইতে মুক্তির উদ্দেশ্যে সমাধিদ্বারা উরুক্রম শ্রীকৃষ্ণের সেই লীলা স্মরণ

সমাধিদ্বিবিধঃ প্রোক্তে। গৌণ-সাক্ষাৎবিভেদতঃ।

কৃচ্ছ্রসাধ্যো ভবেদেকঃ সহজোহন্তঃ প্রকীর্তিতঃ॥ ৭৫ ॥

স্বপ্রকাশস্বভাবাত্তু বিষ্঵াদর্শাস্ত্রযাদপি।

সমাধিবাঞ্চসভায়াং বৈকৃষ্টাবেক্ষণং স্বতঃ॥ ৭৬ ॥

**অন্তর্য—৭৫।** গৌণ-সাক্ষাৎ-বিভেদতঃ ( গৌণ ও সাক্ষাৎ ভেদে )  
সমাধিঃ ( সমাধি ) দ্বিবিধঃ ( দুই প্রকার ) প্রোক্তঃ ( কথিত হইয়াছে ) ;  
একঃ ( একটী অর্থাৎ গৌণটী ) কৃচ্ছ্রসাধ্যঃ ( কষ্টসাধ্য ), অন্তঃ ( অপরটী  
অর্থাৎ সাক্ষাৎটী ) সহজঃ ( স্বাভাবিক বলিয়া ) প্রকীর্তিতঃ ( কথিত ) ।

**অন্তর্য ৭৬।** স্বপ্রকাশস্বভাবাঃ ( স্বপ্রকাশস্বভাববশতঃ ) অপি  
( ও ) বিষ্঵াদর্শাস্ত্রয়াং ( বিষ্঵ ও প্রতিবিষ্঵ের সম্বন্ধবশতঃ ) সমাদৌ ( সমাধিতে )  
আচ্ছসভায়াং ( আচ্ছসভায় ) স্বতঃ ( আপনা হইতে ) বৈকৃষ্টাবেক্ষণম্  
( বৈকৃষ্টের প্রত্যক্ষ হয় ) ।

করুন।”—শ্রীভাগবতের এই প্রারম্ভিক বাক্য হইতে শ্রীকৃষ্ণচরিত সমাধিতে  
অনুভূত বলিয়া প্রমাণিত হয়। সমাধিতে প্রাপ্তিহেতু অধোক্ষজ-চরিতের  
ইতিহাসত্ত্ব ও কালনিকতা সন্তুষ্ট নহে। চন্দ্রগুপ্ত-অশোক প্রভৃতির  
চরিত ইতিহাসময় ; কেননা, তাহারা মাঝিক দেশ-কুলের অধীন।  
বিষ্ণুশর্মা-লিখিত শৃঙ্গাল-কুকুর প্রভৃতির চরিত কল্পনাময়—কারণ, ঐ সকল  
চরিত মাঝিক ভাবজনিত। সেই সকল স্থলে বর্ণনা কেবল ইঞ্জিয় ও মনের  
কার্য ; সমাধিতে ঐ সকলের অবকাশ ( স্থান ) নাই বলিয়া ( ঐ সমস্ত )  
কিছুই লভ্য নাই। কিন্তু, কৃষ্ণচরিত-বর্ণনায় ( জড় ) ইঞ্জিয় ও মনের  
কোনই শক্তি নাই। অতএব তাহা সমাধিযোগে বর্ণনীয়, শ্রোতবা ও  
স্মরণীয়। ( টীকা-অনুবাদ—৭৪ )

**টীকা—৭৫-৭৬।** নমু জ্ঞানাঙ্গে সমাধিঃ সন্তুষ্টি সাংখ্যযোগেন,  
কথং ভক্তিত্বে তত্ত্ব প্রবেশ ইতি পূর্বপক্ষনিরসনার্থং বদতি,—  
সমাধিরিতি। সমাধিরপি দ্বিবিধঃ—গৌণসমাধিস্ত কৃচ্ছসাধ্যেৰ জ্ঞানগম্যত্বাং  
ক্লেশময়ত্বাচ্চ ; সাক্ষাৎসমাধিস্ত কিঞ্চিন্মাত্রেণ সহজজ্ঞানেন লভ্যতে।  
সহজজ্ঞানমাত্রপ্রত্যক্ষম,—তন্মেঞ্জিযান্বয়সন্তুতমাত্মনি<sup>o</sup> সহজস্বাত্ম প্রপঞ্চা-  
নপেক্ষত্বাচ্চ। তজ্জ্ঞানেন বৈকৃষ্ণদর্শনং স্বতো ভবতি বৈকৃষ্ণস্ত স্বপ্রকাশ-  
স্বভাবাত्, বিষ্঵স্ত বৈকৃষ্ণস্ত মায়াজনিতেনাদর্শেন<sup>o</sup> সহ সন্ধানাচ্চ। তথা হি  
কঠোপনিষদ্বাচ্চঃ ( ২২।১৫ ) —“ন তত্ত্ব সূর্যো ভাতি ন চন্দ্ৰতাৱকং নেমা  
বিদ্যতো ভাস্তি কুতোহয়মগ্নিঃ। তমেব ভাস্তুমহুভাতি সর্বং তত্ত্ব ভাসা  
সর্বমিদং বিভাতি ।”

**মূল-অনুবাদ—৭৫।** গৌণ ও সাক্ষাৎ ভেদে সমাধি দ্রষ্টই-  
প্রকার কথিত। একটী ( গৌণ সমাধি ) কষ্টসাধ্য, অপরটী  
( সাক্ষাৎ সমাধি ) সহজ বলিয়া কথিত হইয়াছে।

**মূল-অনুবাদ—৭৬।** স্বপ্রকাশ-স্বভাববিশিষ্ট বলিয়া এবং  
বিষ্঵-প্রতিবিষ্঵ের সন্ধানহেতু আত্মসত্ত্ব আপনা হইতে বৈকৃষ্ণের  
প্রত্যক্ষ হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৭৫-৭৬।** সাংখ্যযোগস্বারা জ্ঞানাঙ্গে সমাধি  
সন্তুষ্ট ; ভক্তিত্বেকিঙ্গপে উহার প্রবেশ হয়,—এইরূপ পূর্বপক্ষকে নিরাস  
করিবার জন্য “সমাধিঃ” ইত্যাদি শ্লোক বলিতেছেন। সমাধি ও দ্রষ্ট  
প্রকার,—জ্ঞানগম্য ও ক্লেশময় বলিয়া গৌণ-সমাধি কষ্টসাধ্য ; কিন্তু  
সাক্ষাৎ-সমাধি অল্পমাত্র সহজ-জ্ঞানে লাভ করা যায়। সহজ জ্ঞান—

নাম রূপং গুণঃ কর্ম হেতলিঙ্গচতুষ্টয়ম্ ।  
বস্তুনির্ধারণে মুখ্যলক্ষণক্ষেচ্যতে বুধেঃ ॥ ৭৭ ॥

**অন্তর্য—৭৭ ।** নাম, রূপং, গুণঃ, কর্ম ( নাম, রূপ, গুণ ও কর্ম ) এতৎ ( এই ) লিঙ্গচতুষ্টয়ং ( চারিটা লিঙ্গ অর্থাৎ লক্ষণ ) বস্তুনির্ধারণে ( বস্তুনির্ণয়ে ) মুখ্যলক্ষণং ( প্রধান লক্ষণ বলিয়া ) বুধেঃ ( পঞ্জিতগণকর্তৃক ) উচ্যতে ( কথিত হইয়াছে ) ।

**টীকা—৭৭ ।** ভক্তিসমাধিলক্ষণমাহ,—নামরূপমিতি । অন্তঃ  
স্পষ্টম् ।

আত্মার প্রত্যক্ষ, তাহা ইন্দ্রিয়-সম্বন্ধজাত নহে ; কারণ, উহা আত্মাতে স্বাভাবিক ও প্রপঞ্চের ( মায়ার ) উপর নির্ভর করে না । বৈকৃষ্ণ স্বভাবতঃ স্বপ্রকাশ বলিয়া এবং বিষ্঵স্থানীয় বৈকৃষ্ণের মায়াকৃত প্রতিবিষ্টের সহিত সম্বন্ধহেতু সহজজ্ঞানিদ্বারা আপনা হইতেই বৈকৃষ্ণের দর্শন হয় । যথা, কঠোপনিষদের মন্ত্র,—“তথায় সূর্য্য, চন্দ্ৰ, তারকা—এই সকল বিদ্যাং কিরণ দেয় না ; কোথায় এই অগ্নি ? তিনি দীপ্তিশীল হইলে পরে সকলে আলোক দান করে, তাহার দীপ্তিতে এই সমস্ত উজ্জ্বল হয় ।”

( টীকা-অনুবাদ—৭৫-৭৬ )

**মূল-অনুবাদ—৭৭ ।** নাম, রূপ, গুণ ও কর্ম—এই চারিটা লিঙ্গকে ( লক্ষণকে ) বস্তুনির্ণয়ে মুখ্যলক্ষণ বলিয়া পঞ্জিতগণ বলিয়াছেন ।

**টীকা-অনুবাদ—৭৭ ।** “নাম রূপং” ইত্যাদি শ্লোকে ভক্তি-সমাধির লক্ষণ বলিতেছেন । অবশিষ্ট সুস্পষ্ট ।

লিঙ্গচতুষ্টয়াভাবাদ্বৰ্ক্ষ সাক্ষাত্ত্ব ঘন্যতে ।  
তপ্ত্বাং সমাধিতো লিঙ্গঃ কৃষ্ণতত্ত্বং বিনির্দিশেৎ ॥ ৭৮ ॥

**অন্তর্য—৭৮** । লিঙ্গচতুষ্টয়াভাবাং ( লিঙ্গচতুষ্টয়ের অভাবহেতু ) সমাধিতঃ ( সমাধিতে ) ব্রহ্ম ( ব্রহ্ম ) সাক্ষাত্ত্ব ( প্রত্যক্ষ ) ন লভ্যতে ( উপলক্ষ হন না ); তপ্ত্বাং ( অতএব ) সমাধিতঃ ( সমাধিতে ) লিঙ্গঃ ( ঐ সকল লিঙ্গসমন্বিত ) কৃষ্ণতত্ত্বং ( কৃষ্ণস্বরূপকে ) বিনির্দিশেৎ ( নির্দেশ করিবে ) ।

**টীকা—৭৮** । অদ্বৈতবাদবিদঃ পঞ্চিতা যদ্বৰ্ক্ষ নিরূপযন্তি তত্ত্ব—জ্ঞানমাত্রগম্যস্ত লিঙ্গচতুষ্টয়াভাবাং ন সাক্ষাত্ত্বস্ফুণং সন্তুবতি, কেবলং গৌণ-বৃত্ত্যা দূরনির্দেশে ভবতি । তপ্ত্বাদাত্মপ্রত্যক্ষকূপ-সহজসমাধিযোগালিঙ্গ-চতুষ্টয়বৰ্ক্ষং কৃষ্ণতত্ত্বং বিনির্দিশেদিতি ভাবঃ । অত্রেদমেব তত্ত্বম্,—আশ্রয়তত্ত্বস্ত সামৰ্দ্ধিকবিচারে পঞ্চবিধি ভাবা বর্তন্তে । (১) আদৌ সাংখ্যজ্ঞানসমাধিনাত্মনিরসনবৃত্ত্যা নির্বিশেষং ব্রহ্ম লক্ষ্যতে,—অপ্রাকৃত-বিশেষভাবাভাবাং মায়িকবিশেষত্যাগাচ । তপ্ত্বিন् ব্রহ্মণি জীবার্ণাং প্রপঞ্চনিরূপত্বিনিরূপ-বিশ্রামো ভবতি । (২) দ্বিতীয়ে জ্ঞানস্ত স্বদৃষ্টিপ্রবৃত্ত্যা চিন্তাবগতঃ পরমাত্মা দৃশ্যতে । তপ্ত্বিংস্ত কেবলমাত্মনঃ ক্ষুদ্রস্তুখলাভো বিদ্যতে । (৩) তৃতীয়ে জ্ঞানমিশ্রণ কিঞ্চিন্মাত্রসহজসমাধিনা মূর্ত্তানন্দকূপ ছিশো লক্ষ্যতে । আনন্দোহপি তপ্ত্বিন্নপূর্ণঃ স্বরূপাশ্রয়াভাবাং । ° ‘আধুনিক-ব্রহ্মবাদিনস্তীশারাধকা এব, তেবাং ব্রাহ্মনামগ্রহণস্ত শাস্ত্রানপেক্ষত্বাং । সংজ্ঞাবিবাদাদ্বন্দ্বহানিরিতি আয়েন তত্ত্বাপি বিরোধো ন কর্তব্যঃ । (৪) চতুর্থে সহজসমাধিদ্বারা স্বরূপানন্দকূপো নারায়ণো লক্ষ্যতে । তত্ত্বেব স্বরূপপ্রীত্যানন্দস্ত দাশ্তপর্যস্তা গতিঃ । (৫) পঞ্চমে তত্ত্বসহজসমাধিনা পরমরসানন্দকূপঃ কৃষ্ণ এব লক্ষ্যতে । নিম্নলিখিত আদর্শ এব দ্রষ্টব্যঃ,—

### গৌণসমাধিৎঃ

| সাধনম্                   | আশ্রয়ঃ  | সাধ্যম্             |
|--------------------------|----------|---------------------|
| (১) সাংখ্যজ্ঞানসমাধিৎঃ   | ব্রহ্ম   | প্রপঞ্চনিরুত্তিৎঃ   |
| (২) আত্মজ্ঞানসুমাধিৎঃ    | পরমাত্মা | আত্মগতক্ষুদ্রানন্দঃ |
| (৩) জ্ঞানমিশ্রসহজসমাধিৎঃ | ঈশ্বরঃ   | কিঞ্চিত্কৈত্তানন্দঃ |

### সাক্ষাৎসমাধিৎঃ

|                       |          |                     |
|-----------------------|----------|---------------------|
| (৪) সহজসমাধিৎঃ        | নারায়ণঃ | ঐশ্বর্যস্বরূপানন্দঃ |
| (৫) নিতান্তসহজসমাধিৎঃ | কৃষ্ণঃ   | মাধুর্যস্বরূপানন্দঃ |

সাধনলক্ষণভেদাদাশ্রয়লক্ষণভেদঃ, তত্ত্বেতৎ সাধ্যফলভেদো নৈসর্গিকঃ ।

( টীকা—৭৮ )

**মূল-অনুবাদ—৭৮।** ঐ চারিটি লিঙ্গের (লক্ষণের) অভাব-  
হেতু ব্রহ্ম (-স্বরূপ) সমাধিতে প্রত্যক্ষ উপলক্ষ হন না ; অতএব  
সমাধিতে ( বা সমাধি-দ্বারা ) ঐ সকল লক্ষণযুক্ত কৃষ্ণ-স্বরূপকে  
নির্দেশ করিবে ( বুঝিতে হইবে ) ।

**টীকা-অনুবাদ—৭৮।** অবৈতবাদবিং পশ্চিতগণ যে ব্রহ্ম  
নিরূপণ করেন, জ্ঞানমাত্রগম্য বলিয়া এবং লক্ষণচতুষ্টয়ের অভাবহেতু  
উহার প্রত্যক্ষ লক্ষণ ( দর্শন ) সন্তুষ্ট নহে, কেবল গৌণবৃত্তিতে দূর হইতে  
নির্দেশ হয় । অতএব আত্মার প্রত্যক্ষরূপ সহজ-সমাধি-বোগে লক্ষণ-  
চতুষ্টয়যুক্ত কৃষ্ণতত্ত্বকে নির্দেশ করিবে—এই ভাবার্থ । এছলে ইহাই  
তত্ত্ব,—অধিশয়তত্ত্বের সামৰ্থ্যিক বিচারে পাঁচ প্রকার ভাব আছে । (১)  
প্রথমে,—অপ্রাকৃত বৈশিষ্ট্যের অভাবহেতু এবং জড়কর্পের পরিত্যাগ-  
হেতু সাংখ্য-জ্ঞানসমাধিদ্বারা অতদ্বন্দ্বৰ প্রত্যাখ্যান-বৃত্তিতে নির্বিশেষ-

( নিরাকার ) ব্রহ্ম লক্ষিত হন । সেই ব্রহ্মের মায়ানিবৃত্তিরপ বিশ্রাম ( অবস্থান ) হয় । ( ২ ) দ্বিতীয়ে,—জ্ঞানের আত্মদৃষ্টিপ্রভৃতিতে চিন্ময়সত্ত্ব-বিশিষ্ট ( বা চিন্ময় সত্ত্বার অন্তর্গত ) পরমাত্মা দৃষ্ট হন । তাহাতে কিন্তু শুধু আত্মার ক্ষুদ্র স্থথলাভ বিদ্যমান । ( ৩ ) তৃতীয়ে,—জ্ঞানমিশ্রিত সামান্য-মাত্র সহজ-সমাধিদ্বারা মূর্ত্তিমান আনন্দরূপ ঈশ্঵র লক্ষিত হন । স্বরূপাশ্রয়ের অভাবহেতু তাহাতে আনন্দও অপূর্ণ । আধুনিক ব্রহ্মবাদিগণ ঈশ্বরের উপাসকই ; আর, শাস্ত্রে অনপেক্ষাহেতু (অনাদুরবশতৎ) তাহাদের “ব্রাহ্ম” ( ব্রহ্মোপাসক ) এই নাম গ্রহণ । নামের বিবাদফলে বস্তুহানি ঘটে,—এই অ্যায়ানুসারে তাহাতেও বিরোধ করা উচিত নহে । ( ৪ ) চতুর্থে,—সহজ-সমাধিদ্বারা স্বরূপানন্দবিগ্রহ শ্রীনারায়ণ লক্ষিত হন । তাহাতেই স্বরূপের প্রীতিতে আনন্দের দাশ্তপর্যন্ত গতি । ( ৫ ) আর পঞ্চমে,—একান্ত সহজ-সমাধিদ্বারা পরম-রসানন্দবিগ্রহ শ্রীকৃষ্ণই লক্ষিত হন । নিম্নলিখিত আদর্শ দ্রষ্টব্য,—

### (ক) গৌণসমাধি

| সাধন                    | আশ্রয়   | সাধ্য                |
|-------------------------|----------|----------------------|
| ১। সাংখ্যজ্ঞানের সমাধি  | ব্রহ্ম   | প্রপঞ্চনিবৃত্তি      |
| ২। আত্মজ্ঞানের সমাধি    | পরমাত্মা | আত্মার ক্ষুদ্র আনন্দ |
| ৩। জ্ঞানমিশ্র সহজ-সমাধি | ঈশ্বর    | সামান্য দ্বৈতানন্দ   |

### (খ) সাঙ্কীর্ণসমাধি

|                      |             |                    |
|----------------------|-------------|--------------------|
| ৪। সহজ-সমাধি         | শ্রীনারায়ণ | ঐশ্বর্যস্বরূপানন্দ |
| ৫। নিতান্ত সহজ-সমাধি | শ্রীকৃষ্ণ   | মাধুর্যস্বরূপানন্দ |

সাধন-লক্ষণের ভেদবশতৎ আশ্রয়লক্ষণের ভেদ, উহার (আশ্রয়লক্ষণের) ভেদহেতু সাধ্য-ফলের ভেদ স্বাভাবিক । ( টীকা-অনুবাদ—৭৮ )

নারোপিতানি লিঙ্গানি চিদগতানি চিতি কচিঃ ।

চিত্তব্রে জড়লিঙ্গানামারোপণমসম্ভুতম্ ॥ ৭৯ ॥

কৃষ্ণ ইত্যভিধানস্তু জীবাকর্ষবিধানতঃ ।

জীবানন্দবিধানেন কুপং শ্যামামৃতং প্রিয়ম্ ॥ ৮০ ॥

গুণাস্তু বিবিধাস্তশ্চিন্ন কর্ম লীলাপ্রসঙ্গকর্ম ।

এভিলিঙ্গেহরিঃ সাক্ষাত্কৃতে প্রেষ্ঠ আত্মনঃ ॥ ৮১ ॥

অন্তর্বর্ণ—৭৯ । চিতি ( চেতনবস্তুতে ) চিদগতানি ( চিন্ময়স্বরূপগত ) লিঙ্গানি ( নামকরণাদি লিঙ্গসকল ) কচিঃ ( কোথাও ) ন আরোপিতানি ( আরোপিত নহে,—অর্থাৎ কোনও শাস্ত্রে আরোপ বলিয়া কথিত হয় নাই ) । চিত্তব্রে ( চিত্তব্রে ) জড়লিঙ্গানাম ( জড়ীয় লিঙ্গের ) আরোপণম্ ( আরোপ ) অসম্ভুতম্ ( সম্ভুত নহে ) ।

অন্তর্বর্ণ—৮০-৮১ । জীবাকর্ষবিধানতঃ ( জীবের আকর্ষণকার্য্যহেতু ) কৃষ্ণঃ ইতি ( কৃষ্ণ—এই ) অভিধানম্ ( নাম ) ; জীবানন্দবিধানেন ( জীবের আনন্দবিধানহেতু ) শ্যামামৃতং ( নিত্য শ্যামবর্ণ ) প্রিয়ং ( প্রীতিকর ) কুপম্ ( কুপ ) ; তশ্চিন্ন ( তাঁহাতে—কৃষ্ণে ) বিবিধাঃ ( নানাপ্রকার ) গুণাঃ ( গুণ ) ; লীলাপ্রসঙ্গকর্ম ( লীলার ব্যাপার ) কর্ম ( কর্ম ) আত্মনঃ ( জীবাত্মাৰ ) প্রেষ্ঠঃ ( প্রিয়তম ) হরিঃ ( কৃষ্ণ ) এভিঃ ( এই সকল ) লিঙ্গেঃ ( লিঙ্গধারা ) সাক্ষাত ( প্রত্যক্ষভাবে ) লক্ষ্যতে ( দৃষ্ট হন ) ।

টীকা—৭৯ । চিত্তব্রনি ভগবতি জীবে চ যানি চিদগতানি লিঙ্গানি, তানি নারোপিতানি কিন্তু নিত্যানি । ভগবতি জড়লিঙ্গানামারোপণমেবাসম্ভুতমিতি বাক্যেনোপাসকানাং হিতার্থং ব্রহ্মণে কুপকল্পনেতি বাক্যং দুষ্পুতম্ ।

**টীকা—৮০-৮১।** ঈদানীং শ্রীকৃষ্ণ বস্তুনির্দেশকলিঙ্গানি  
বিবৃগোতি। জীবাকর্ষণাং কৃষ্ণ ইতি নাম। জীবানামানন্দবিধানাং  
ঘনবচ্ছ্যামলমেব তত্ত্ব রূপম্। গুণাঃ বিবিধাঃ। জীবেঃ সহ তত্ত্ব লীলা  
এব কর্ম। এতানি নিত্যানি। বিশেষধর্মতো বহুরূপাণিচ। আত্মনো  
জীবাত্মনঃ পরমপ্রেষ্ঠঃ কৃষ্ণঃ।

**মূল-অনুবাদ—৭৯।** চেতনবস্তুতে চিদ্গত (চিত্স্বরূপগত) লিঙ্গসকল (নাম-রূপাদি) কোথাও আরোপিত হয় নাই (অর্থাৎ কোন শাস্ত্রে আরোপ বলিয়া কথিত হয় নাই)। চিদ্বস্তুতে জড়ীয় লিঙ্গের আরোপ করা (বিজ্ঞগণের) অভিমত নহে।

**টীকা-অনুবাদ—৭৯।** চিদ্বস্তুতে অর্থাৎ ভগবান ও জীবে  
যে-সকল চিদ্গত লিঙ্গ, তাহা আরোপিত নহে, কিন্তু নিত্য। ভগবানে  
জড়লিঙ্গের আরোপ অভিমত নহে,—এই বাক্তাদ্বারা “উপাসকের হিতার্থ  
ত্রঙ্গের রূপকল্পনা”—এই বাক্য দৃষ্টিত হইল।

**মূল-অনুবাদ—৮০-৮১।** জীবের আকর্ষণ-কার্য্যহেতু  
“কৃষ্ণ” এই নাম, জীবের আনন্দবিধানহেতু নিত্যশ্যামল প্রীতিপ্রদ  
রূপ, তাঁহাতে (কৃষ্ণে) বিবিধ গুণ, লীলা-প্রসঙ্গ—কর্ম; জীবাত্মার  
প্রিয়তম কৃষ্ণ—এই সকল লক্ষণে প্রত্যক্ষভাবে লক্ষিত হন।

**টীকা-অনুবাদ—৮০-৮১।** এক্ষণে শ্রীকৃষ্ণের বস্তুনির্দেশক  
লিঙ্গসকল বিবৃত করিতেছেন। জীবের আকর্ষণহেতু ‘কৃষ্ণ’ এই নাম।  
জীবের আনন্দবিধানহেতু মেঘের আয় শ্যামলই তাঁহার রূপ। গুণ—  
বহুবিধ। জীবের সহিত তাঁহার লীলা—কর্ম। এই সকল নিত্য।  
বিশেষ-ধর্মবশতঃ বহু রূপও। আত্মা অর্থাৎ জীবাত্মার পরমপ্রেষ্ঠ শ্রীকৃষ্ণ।

চিদ্বস্ত চিংস্বভাবস্তু জীবস্তু নিকটশ্চিত্তম্ ।

কিমর্থং ক্লিশ্যতে তত্ত্ব লক্ষণাবৃত্তিমাণিতঃ ॥ ৮২ ॥

লক্ষণালক্ষিতং ব্রহ্ম দূরস্থং ভানমেব হি ।

আত্মপ্রত্যক্ষলক্ষণ্য কৃষ্ণস্তু হৃদি তিষ্ঠতঃ ॥ ৮৩ ॥

**অন্তর্য—৮২।** চিদ্বস্ত ( চিন্ময় বস্ত ) চিংস্বভাবস্তু ( চিন্ময়স্বরূপ ) জীবস্তু ( জীবের ) নিকটশ্চিত্তম্ ( নিকটে অবস্থিত ) ; তত্ত্ব ( সেই স্থলে ) লক্ষণাবৃত্তিম্ ( লক্ষণাবৃত্তি ), আণিতঃ ( আশ্রয় করিয়া ) কিমর্থং ( কি প্রয়োজনে ) ক্লিশ্যতে ( কষ্ট করা হয় ) ?

**অন্তর্য—৮৩।** হি ( কারণ ), লক্ষণালক্ষিতং ( লক্ষণাবৃত্তিদ্বারা অনুমিত ) ব্রহ্ম ( ব্রহ্ম ) হৃদি ( হৃদয়ে ) তিষ্ঠতঃ ( অবস্থিত ) আত্মপ্রত্যক্ষলক্ষণ্য ( আত্মার সাক্ষাৎকৃত ) কৃষ্ণস্তু ( শ্রীকৃষ্ণের ) দূরস্থং ( দূরস্থিত ) ভানম্ এব ( অনুভূতিমাত্র ) ।

**টীকা—৮২।** চিংস্বভাবস্তু জীবস্তু নিকটশ্চিত্তমস্তি চিদ্বস্ত । তত্ত্ব কা লক্ষণা-বৃত্তি ? পৃষ্ঠতো নাসিকা-স্পর্শ-স্থায়েন লক্ষণাবৃত্ত্যা ব্রহ্মসাক্ষাৎ-করণপ্রবৃত্তিরেব নির্থকা ।

**টীকা—৮৩।** স্পষ্টম্ ।

**মূল-অনুবাদ—৮২।** চিদ্বস্ত চিন্ময়স্বরূপ জীবের নিকটে অবস্থিত । তাহাতে লক্ষণা-বৃত্তি আশ্রয় করিয়া কষ্ট করা হয় কেন ?

**টীকা-অনুবাদ—৮২।** চিদ্বস্ত চিংস্বভাববিশিষ্ট জীবের নিকটে অবস্থিত । সেখানে লক্ষণা-বৃত্তি আবার কি ? পৃষ্ঠ হইতে নাসিকা-স্পর্শ—এই আয়াসুসারে লক্ষণা-বৃত্তিদ্বারা ব্রহ্ম সাক্ষাৎ করিবার প্রবৃত্তি নির্থকই ।

প্রপঞ্চবর্তিনো জীবা বর্তমানস্বভাবতঃ ।

পশ্চাত্তি পরমং তত্ত্বং নির্মলং মলসংযুক্তম् ॥ ৮৪ ॥

**অন্তর্ভুক্ত—৮৪।** প্রপঞ্চবর্তিনঃ ( মায়িক বিশে অবস্থিত ) জীবাঃ ( জীবসকল ) বর্তমানস্বভাবতঃ ( বর্তমান স্বভাবের বশে ) নির্মলং ( নির্দোষ ) পরমং তত্ত্বং ( পরম তত্ত্বকে ) মলসংযুক্তং ( সদোষ ) পশ্চাত্তি ( দর্শন করিয়া থাকে ) ।

**টীকা—৮৪।** নন্দ যদ্যপি নিতান্তসহজজ্ঞানেন সর্বাপ্তিঃ স্থাত্তর্হি কিমর্থং সাধনপ্রসঙ্গঃ, সহজশ্চ নিত্যসিদ্ধস্থান । উচ্যতে,—নির্মলং পরমতত্ত্বং মলযুক্তং পশ্চাত্তি বন্ধজীবনিচয়াঃ, বর্তমানস্বভাবাঃ, দেশ-কালাদেহেরভাবযুক্তশ্চ স্বশ্চ বর্তমানভাবাঃ ; “নিত্যসিদ্ধশ্চ ভাবশ্চ প্রাকট্যং হদি সাধ্যতা” ইতি রসামৃতসিদ্ধু- ( ১২১২ ) বচনাঃ ।

**মূল-অনুবাদ—৮৩।** কারণ, লক্ষণা-বৃত্তিদ্বারা অনুমিত অক্ষ হৃদয়ে বিরাজমান, আত্মার প্রত্যক্ষদ্বারা অনুভূত কৃষের ( কৃষওস্বরূপের ) দূরস্থ ভান অর্থাৎ অনুভূতিমাত্র ।

**টীকা-অনুবাদ—৮৩।** ( অর্থ ) স্পষ্ট ।

**মূল-অনুবাদ—৮৪।** জড়জগতে অবস্থিত জীবগণ বর্তমান ( আবৃত ) স্বভাববশতঃ নির্মল পরম তত্ত্বকে সদোষ দর্শন করিয়া থাকে ।

**টীকা-অনুবাদ—৮৪।** যদি নিতান্ত সহজ জ্ঞানদ্বারা সর্বপ্রাপ্তি হয়, তাহা হইলে সাধন-প্রসঙ্গ কেন ? কেননা, সহজ ( জ্ঞান ) নিত্যসিদ্ধ ( তাহার ) উত্তর এই,—বর্তমান স্বভাববশতঃ, অর্থাৎ দেশ-কাল প্রভৃতির হেরভাবযুক্ত নিজের বর্তমান ভাববশতঃ বন্ধজীবসকল নির্মল পরমতত্ত্বকে মলযুক্ত দর্শন করিয়া থাকে এবং রসামৃতসিদ্ধুর বাক্যপ্রমাণে নিত্যসিদ্ধ ভাবকে হৃদয়ে প্রকট করাই সাধ্যতা । [ অতএব সাধনের প্রয়োজন ] ।

ବର୍ଣନେ ସମ୍ମଳଂ ବାକ୍ୟେ ଶୁରଗେ ସମ୍ମଳଂ ହୁଦି ।

**ଅର୍ଚନେ ସମ୍ମଳଂ ଦ୍ରବ୍ୟେ ସାରଭାଜାଂ ନ ତେ କଟିଏ ॥ ୮୫ ॥**

**ଅନ୍ତର୍ୟ—୮୫ ।** ବର୍ଣନେ ( କୃଷ୍ଣସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ବର୍ଣନାୟ ) ବାକ୍ୟେ ( ବାକ୍ୟ ) ସେ ମଳଂ ( ଯେହି ମଳ ), ଶୁରଗେ ( ଶୁରଗବିଷୟେ ) ହୁଦି ( ହୁଦିଯେ ) ସେ ମଳମ୍ ( ସେହି ମଳ ), ଅର୍ଚନେ ( ଅର୍ଚନବିଷୟେ ) ଦ୍ରବ୍ୟେ ( ଦ୍ରବ୍ୟେ ) ସେ ମଳଂ ( ସେହି ମଳ ), ତେ ( ସେହି ମଳଟି ) ସାରଭାଜାଂ ( ସାରଗ୍ରାହିଗଣେର ) କଟିଏ ( କୋନାଓ ବିଷୟେ ) ନ ( ନାହିଁ ) ।

**ତୀକ୍ଷ୍ଣ—୮୫ ।** ବାକ୍ୟାନାଂ ପ୍ରାପଞ୍ଚିକତ୍ୱାଂ ଶାନ୍ତେ କୃଷ୍ଣତତ୍ତ୍ଵଂ ସମ୍ବନ୍ଧିତଂ ତେ ବାକ୍ୟମଳ୍ୟକ୍ରମବଣ୍ଣମ୍ । ମନୁଷ୍ଠପି କୃଷ୍ଣବିଷୟେ ସଂଚିନ୍ତିତଂ ତନ୍ମନୋମଳ-ୟୁକ୍ତମ୍,—ମନୁସଃ ପ୍ରପଞ୍ଚ-ବିକାରତ୍ୱାଂ ଅର୍ଚନକ୍ରିୟାଯାଂ ଶ୍ରୀବିଗ୍ରହତୁଳସୀ-ବାଙ୍ମର-ଶୋଭ-ଥାତ୍ପର୍ୟାଦୀନାଂ ପ୍ରପଞ୍ଚମରତ୍ୱାଦ୍ ଦ୍ରବ୍ୟମଳତ୍ୱମପରିହରଣୀୟମ୍ । କିନ୍ତୁ ତତ୍ତ୍ଵବ୍ୟାତିରେକେଣ କଦାଚିଦପି ବନ୍ଦଜୀବାନାଂ ଭଗବଦାଲୋଚନକ୍ରପ-ପରମପ୍ରୀତି-ସାଧନଂ ନ ସନ୍ତୁଷ୍ଟିତି । ନିରାକାରନିଷ୍ଠ-ସାଧକାନାମପି କିମ୍ବଂ ପରିମାଣଂ ମନୁମନିବାର୍ଯ୍ୟମ୍ । ତତ୍ରେବ ତେଷାମ්ଶୋପାସକାନାଂ ବ୍ରାହ୍ମାଣାଂ ବା ମାନୁ-ପୌତ୍ରଲିକତାପି ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟା । କିନ୍ତୁ ତେଷାମାଲୋଚନ-ସଂକ୍ଷେପାଂ ସର୍ବବିଷୟେ ଭଗବନ୍ତାବାଭାବାଚ୍ଚ ପ୍ରେମସଂପଦିତିରପି ସଂକଷିପ୍ତା ଭବତି ପ୍ରେମସଂପଦେ-ର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱାଂ ତେବାଂ ସଂହତିରପ୍ରୟାଶକ୍ଷନ୍ତୀୟା । ତୁମ୍ଭାଂ ବାଙ୍ମନୋଦ୍ରବ୍ୟସ୍ଵୀକାରାଂ ତତ୍ତ୍ଵଦ୍ୱାରା ତୁମ୍ଭରେ ପ୍ରେମସଂପଦିତିରପି ଭଗବନ୍ତ-ମସ୍ତକଶାପନାଚାଧିକତରକୃଷ୍ଣମୁଖୀଲୁନେନ ପ୍ରେମ-ସଂପଦିଶାଧିକତରା ଭବତି । ସାରଗ୍ରାହିଗଞ୍ଜ ସାକାରନିରାକାରକ୍ରପ-ସାମ୍ପଦାୟିକ-ବିବାଦଂ ପରିତ୍ୟଜ୍ୟ ପରମଚମରକାର-ପ୍ରେମସଂପଦିଲାଭାର ସର୍ବାତ୍ମନା ଭଗବନ୍ତ-ଭଜନ୍ତେ,—ସେହି ପ୍ରାପ୍ତେ ସର୍ବଜ୍ଞତାଭାସିରହିତତାଦିଗୁଣଗଣାଃ, ସ୍ଵର୍ଗଂ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣପ୍ରସାଦାଂ । ଯେ ତୁ ତର୍କନିଷ୍ଠା ଜ୍ଞାନଭାବାହିନନ୍ତେ ନିରଥକମସାଧ୍ୟ-ପ୍ରମାଦବଣ୍ଣାଂ କେବଳ ଜ୍ଞାନମାର୍ଜନମେବ ଚିନ୍ତଯନ୍ତି; କଦାଚିଦପି ତମ ଲଭନ୍ତେ ସ୍ଵର୍ଗକ୍ଷେତ୍ରସାମର୍ଥ୍ୟାଂ, ଅକିଞ୍ଚନଭାବେନ ସର୍ବଶକ୍ତିସଂପନ୍ନଭଗବନ୍ତଜନାଭାବାଚ୍ଚ । ସାର-

গ্রাহিণস্ত বাঞ্ছনোদ্ব্যাদ্যপকরণমধ্যে প্রীতিরূপং সাঁরং গৃহীত্বা তত্ত্বগত-  
মলানাং পরিহারং কুর্বন্তি, শীঘ্রমেব প্রীতিসম্পন্না ভবন্তি চ। ( টীকা—৮৫ )

**মূল-অনুবাদ—৮৫।** ( কৃষ্ণসম্বন্ধীয় ) বর্ণন্যায় বাক্যে যে  
মল, (কৃষ্ণের) স্মরণ-ব্যাপারে হৃদয়ে যে মল, অর্চনকার্যে উপর্করণ-  
সকলে যে মল, তাহা সারগ্রাহিগণের কোথাও নাই।

**টীকা-অনুবাদ—৮৫।** বাক্যসকল প্রপঞ্চজাত বলিয়া শাস্ত্রে  
কৃষ্ণতত্ত্ব যাহা বর্ণিত, সেই বাক্য অবশ্যই মলযুক্ত। মনেও কৃষ্ণবিষয়ে  
যাহা চিন্তা কুরা হয়, তাহা মনের মলযুক্ত; কারণ, মন প্রপঞ্চের বিকার।  
অর্চনকার্যে শ্রীবিশ্ব-তুলসী-বাঙ্ক্যময়-স্তোত্র-খান্দব্যাদি প্রপূর্বময় বলিয়া  
দ্রব্যাগত মলভাব অপরিহার্য। কিন্তু ঐসকল ব্যতীত বন্ধজীবের পক্ষে  
ভগবদ্গুণশীলনুরূপ পরমপ্রীতিসাধন কথনও সন্তুষ্ট নহে। নিরাকারনিষ্ঠ  
সাধকগণেরও কিয়ৎপরিমাণ মল অনিবার্য। তাহাতেই ( অনিবার্য-  
মলমধ্যে ) সেই সকল ঈশোপাসকগণের অর্থাৎ ব্রাহ্মগণের মানস-  
পৌত্রলিকতাও বুঝিতে হইবে। কিন্তু তাহাদের সংক্ষিপ্ত অঙ্গশীলনহেতু  
এবং সকল বিষয়ে ভগবন্তাবের অভাবহেতু প্রেমসম্পদ বা প্রেমপ্রাপ্তি ও  
সংক্ষিপ্ত। প্রেমসম্পদের অসম্পূর্ণতাহেতু তাহাদের সংহারও আশঙ্কা  
করা যাব। অতএব বাক্য, মন, দ্রব্য গ্রহণপূর্বক এবং সেই সেই  
বস্তসমূহে ভগবৎসম্বন্ধ স্থাপনপূর্বক অধিকতর কৃষ্ণগুণশীলনদ্বারা প্রেমসম্পদ-ও  
অধিকতর হয়। সারগ্রাহিগণ সাকার-নিরাকারনুরূপ সাম্প্রদায়িক বিবাদ  
পরিত্যাগ করিয়া পরমচমৎকার প্রেমসম্পদ-লাভের জন্য সর্বভাবে  
ভগবানের ভজন করেন—যাহার প্রাপ্তিতে সর্বজ্ঞতা, ভূমশূন্ততা প্রভৃতি  
গুণরাশি শ্রীকৃষ্ণের অঙ্গগ্রহে আপনা হইতে উদ্দিত হয়। আর, যাহারা  
তর্কনিষ্ঠ জ্ঞানভাববাহী, তাহারা অনপনেয় ( অসাধা ) প্রমাদবশে নির্বর্থক

ନ ତତ୍ତ୍ଵ ବର୍ଣ୍ଣତେ କଷ୍ଟଃ କୃଷ୍ଣଃ ସର୍ବାଶ୍ରାଣ୍ଡ୍ୟଃ ।  
କୃପୟା ମଲତଃ ଶୀଘ୍ରଂ ପ୍ରଜାନଞ୍ଚୋକ୍ତରିଷ୍ୟତି ॥ ୮୬ ॥

**ଅଳ୍ପର୍ଯ୍ୟ—୮୬ ।** ତତ୍ତ୍ଵ ( ତାହାତେ—ଏହି ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟେ ) କଷ୍ଟଃ ( କଷ୍ଟ ) ନ ବର୍ଣ୍ଣତେ ( ନାହିଁ ) ; ସର୍ବାଶ୍ରାଣ୍ଡ୍ୟଃ ( ସକଳ ଆଶ୍ରୟେର ଆଶ୍ରୟ ) କୃଷ୍ଣଃ ( କୃଷ୍ଣ ) କୃପୟା ( କୃପାପୂର୍ବକ ) ପ୍ରଜାନଃ ( ସଦ୍ବୁଦ୍ଧିକେ ) ଶୀଘ୍ରଂ ( ଶୀଘ୍ର ) ମଲତଃ ( ମଲ ହଇତେ ) ଉଦ୍ଧରିଷ୍ୟତି ( ଉଦ୍ଧାର କରିବେନ ) ।

**ଟୀକା—୮୬ ।** ତେତେ ସାରଗ୍ରହଣଦ୍ୱାରା ସାଧନପରିଶ୍ରମେ କିଞ୍ଚିଦପି ନ କଷ୍ଟମ୍ । କୁତଃ ସର୍ବାଶ୍ରିତଭାବାନାମାଶ୍ରୟଃ କୃଷ୍ଣଃ କୃପାପୂର୍ବକମୟାକଃ ପ୍ରଜାନଃ ସାଧୁବୁଦ୍ଧିଃ ମଲତୋ ବନ୍ଦଭାବତଃ ଶୀଘ୍ରଂ ସମୁଦ୍ଧରିଷ୍ୟତି । କା ତତ୍ତ୍ଵ ଚିନ୍ତା ? ସର୍ବେ ନିଶ୍ଚିନ୍ତାଃ ସର୍ବାଆନା ଭଗବନ୍ତଃ ଭଜନ୍ତ ।

ଜ୍ଞାନ-ମାର୍ଜନଇ ଚିନ୍ତା କରେ ମାତ୍ର ; ନିଜ ଶକ୍ତିର ଅଧୋଗ୍ୟତାବଶତଃ ଏବଂ ଅକିଞ୍ଚନଭାବେ ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ୍ ଭଗବାନେର ଭଜନଭାବେ କଥନ୍ତେ ତାହା ( ଜ୍ଞାନେର ବିଶ୍ଳନ୍ତତା ) ଲାଭ କରେ ନା । କିନ୍ତୁ ସାରଗ୍ରହଣ ବାକ୍ୟ-ମନୋଦ୍ରୟାଦି ଉପକରଣ-ମଧ୍ୟେ ପ୍ରୀତିରୂପ ସାର ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଏହି ସକଳେର ମଲ ପରିହାର କରେନ ଏବଂ ଶୀଘ୍ରଇ ପ୍ରୀତିସମ୍ପନ୍ନ ହନ । ( ଟୀକା-ଅଳ୍ପବାଦ - ୮୫ )

**ମୂଳ-ଅଳ୍ପବାଦ—୮୬ ।** ତାହାତେ ( ଏହି ସକଳ ବ୍ୟାପାରେ ) କୋନ କଷ୍ଟ ନାହିଁ ; ସକଳ ଆଶ୍ରୟେର ଆଶ୍ରୟ କୃଷ୍ଣ କୃପାପୂର୍ବକ ସଦ୍ବୁଦ୍ଧିକେ ଶୀଘ୍ର ( ସକଳ ) ମଲ ହଇତେ ମୁକ୍ତ କରିବେନ ।

**ଟୀକା-ଅଳ୍ପବାଦ—୮୬ ।** ତାହାତେ ସାରଗ୍ରହଣଦ୍ୱାରା ସାଧନେର ପରିଶ୍ରମେ କିଛୁଇ କଷ୍ଟ ( ବୋଧ ) ହୁଯ ନା । କେନନା, ସକଳ ଆଶ୍ରିତଗଣେର ସକଳ ଭାବେର ଆଶ୍ରୟ କୃଷ୍ଣ କୃପାପୂର୍ବକ ଆମାଦେର ସାଧୁବୁଦ୍ଧିକେ ମଲ ହଇତେ ଅର୍ଥାତ୍ ବନ୍ଦଭାବ ହଇତେ ଶୀଘ୍ର ଉଦ୍ଧାର କରିବେନ । ତାହାତେ କିମେର ଚିନ୍ତା ? ସକଳେ ନିଶ୍ଚିନ୍ତ ହଇଯା ସର୍ବତୋଭାବେ ଭଗବାନେର ଭଜନ କରୁକ ।

সম্বন্ধতত্ত্ববোধেন চাভিধেয়বিধানতঃ ।  
রসাকৌ মজ্জতে কৃষে নিষ্ঠ'গঃ সারভুঙ্গরঃ ॥ ৮৭ ॥

**অন্তর—৮৭** । সারভুক্ত ( সারগ্রাহী ) নরঃ ( ব্যক্তি )<sup>১</sup> সম্বন্ধতত্ত্ব-বোধেন ( সম্বন্ধজ্ঞানের উপলক্ষিদ্বারা ) চ ( ও ) অভিধেয়বিধানতঃ ( সাধনের অনুষ্ঠানদ্বারা ) নিষ্ঠ'গঃ ( প্রাকৃতগুণবৃহিত হইয়া ) রসাকৌ ( রসসাগর ) কৃষে ( কৃষে ) মজ্জতে ( মগ্ন হয় )।

**টীকা—৮৭** । অর্থঃ স্পষ্টঃ । সারভুঙ্গরাঃ সারগ্রাহিণঃ । তে হি ত্রিবিধাঃ,—সারাব্বেষিণঃ, সারপ্রাপ্তাঃ, সারাস্বাদিনশ্চ । তে সর্বে নিষ্ঠ'গাঃ, প্রাকৃতগুণযুক্তা অপি গুণেন এব লিপ্তা অপ্রাকৃতগুণসম্পন্না-শ্চেত্যর্থঃ । শৃঙ্গাররস এব সর্বেষাং জীবানাং স্বরূপসিদ্ধরসস্ত্রে ভোগ্যত্বে সিদ্ধে পরমেশ্বরস্তু পরমভোক্তৃত্বে সিদ্ধে চ জীবানামপ্রাকৃতস্ত্রীভাব এব স্বরূপসিদ্ধো ভাবঃ । তন্মিন্দ্র প্রাপ্তে পরমরসাকৌ শ্রীকৃষে মজ্জনমেব সন্তুষ্টিঃ । অত্যাত্তভাবে তু মজ্জনকৃপ-পরমানন্দাবিক্ষারো ন ঘটতে, তত্ত্বাবানাং কিয়ৎপরিমাণেন কৃষ্টত্বাং । এতাবদশ্চিন্দ্র সিদ্ধান্তগ্রাহে বক্তব্যমেতৎসমক্ষে । শ্রীরামপঞ্চাধ্যায়-গীতগোবিন্দ-হংসদৃতপ্রভৃতিরস-গ্রন্থে পরমভাবস্তাস্বাদনমহুভূয়তে । শৃঙ্গাররসপ্রাপ্তো জীবানাং পরমনিষ্ঠ'গত্ব-মুপাধিত্যাগাদিতি ।

**মূল-অনুবাদ—৮৭** । সারগ্রাহী জন সম্বন্ধজ্ঞানের উপলক্ষ-দ্বারা ও সাধনের ( অভিধেয়ের ) অনুষ্ঠানদ্বারা প্রাকৃতগুণাতীত হইয়া রসসাগর শ্রীকৃষে মগ্ন হয় ।

**টীকা-অনুবাদ—৮৭** । অর্থ স্পষ্ট । সারভুক্ত নর অর্থাৎ সারগ্রাহী । তাহারা তিনি প্রকার—সারাব্বেষী, সারপ্রাপ্ত ও সারাস্বাদী । তাহারা সকলে নিষ্ঠ'গ, অর্থাৎ প্রাকৃতগুণযুক্ত হইলেও গুণের দ্বারা লিপ্ত

ন জ্ঞানং ন চ বৈরাগ্যং ন জাতির্ণাপি কম'চ ।  
কারণং সারসম্পত্তে প্রবৃত্তিমুখ্যকারণম্ ॥ ৮৮ ॥

**অন্তর্বন্ধ—৮৮।** ন জ্ঞানং ( না জ্ঞান ), ন চ বৈরাগ্যং ( না বৈরাগ্য ), ন জাতিঃ ( না জন্ম ), অপি ন চ কম' ( না কম' ) সারসম্পত্তে ( সারপ্রাপ্তি-বিষয়ে ) কারণম্ ( কারণ ) ; প্রবৃত্তিঃ ( কুচি ) মুখ্যকারণম্ ( মুখ্য কারণ ) ।

**টীকা—৮৮।** অস্থাঃ সারসম্পত্তেঃ প্রবৃত্তিরেব মুখ্যকারণম্ ।  
অন্যেষাং কারণানাং সহকারিত্বমাত্রম্ ।

নহে এবং অপ্রাকৃতগুণযুক্ত ।<sup>১</sup> শৃঙ্গার-রসই সকল জীবের স্বরূপসিদ্ধ রস ; তাহাদের ( জীবের ) ভোগ্যভাব সিদ্ধ হইলে এবং পরমেশ্বরের পরমভোক্তৃভাব সিদ্ধ হইলে জীবের অপ্রাকৃত স্তুতিভাবই স্বরূপসিদ্ধ ভাব হয় । তাহার ( ঐ স্তুতি-ভাবের ) প্রাপ্তিতে পরমরসসমূহ শ্রীকৃষ্ণে মজ্জনহই সন্তুষ্ট । অপরাপরভাবে কিন্তু মজ্জনকৃত পরমানন্দের আবিষ্কার ( প্রকাশ ) হয় না ; কারণ, সেইসকল ভাবের কিঞ্চিৎ পরিমাণ কৃষ্টতা ( সংকোচভাব ) আছে । এই সিদ্ধান্তগ্রন্থে এই পর্যন্ত বক্তব্য । ‘শ্রীরাসপঞ্চাধ্যায়’, ‘শ্রীগীতগোবিন্দ’, ‘শ্রীহংসদৃত’ প্রভৃতি গ্রন্থে পরমভাবের আস্থাদান অনুভব করা যায় । শৃঙ্গার-রস-প্রাপ্তিতে উপাধিত্যাগহেতু জীবের পরমনিষ্ঠাগতা হয় ।

( টীকা-অনুবাদ—৮৭ )

**মূল-অনুবাদ—৮৮।** না জ্ঞান, না বৈরাগ্য, না জাতি ( জন্ম ), না কম'—সারসম্পত্তের কারণ ; প্রবৃত্তি ( কুচি ) মুখ্য কারণ ।

**টীকা-অনুবাদ—৮৮।** প্রবৃত্তি বা কুচি এই সারসম্পত্তের মুখ্য কারণ । অগ্রান্ত কারণ সহকারিমাত্র ।

সা প্ৰবৃত্তিঃ কুতঃ কশ্মাং কদা বা কেন হেতুন।  
 সংশয়োহিত্ব মহান् শশ্বদ্ব বৰ্ততেহবিদুষাং হৃদি ॥ ৮৯ ॥

প্ৰায়শঃ সাধুসঙ্গেন কস্তুচিজ্ঞানসাধনাং।  
 কস্তু বাহুর্থবোধেন কস্তু বৈধবিধানতঃ ॥ ৯০ ॥

কস্তু বা জন্মতঃ কস্তু চাভ্যাসবশতঃ কচিঃ।  
 প্ৰবৃত্তিজ্ঞায়তে সারে কস্তু বাকশ্মিকী ভবেৎ ॥ ৯১ ॥

**অন্তর্য—৮৯।** সা প্ৰবৃত্তিঃ ( ঐ রুচি ) কুতঃ ( কোন্ স্থানে ),  
 কদা ( কোন্ কালে ), কশ্মাং ( কাহা হইতে ), কেন হেতুনা ( কোন্  
 কারণে )—অত্ব (এই বিষয়ে ) অবিদুষাং ( অনভিজ্ঞগণের ) হৃদি ( হৃদয়ে )  
 মহান् ( মহা ) সংশয়ঃ ( সন্দেহ ) শশ্বৎ ( সর্বদা ) বৰ্ততে ( আছে )।

**অন্তর্য—৯০-৯১।** কস্তুচিঃ ( কাহারও ) জ্ঞানসাধনাং ( জ্ঞান-  
 সাধন হইতে ), কস্তু বা ( কাহারও বা ) অনৰ্থবোধেন ( অনৰ্থ উপলক্ষ  
 দ্বারা ), কস্তু ( কাহারও ) বৈধবিধানতঃ ( শাস্ত্ৰবিধিৰ অনুসৰণফলে ),  
 কস্তু বা ( কাহারও বা ) জন্মতঃ ( জন্ম হইতে ), কস্তু চ ( কাহারও )  
 অভ্যাসবশতঃ ( অভ্যাসেৰ ফলে ),—[ কিন্তু ] প্ৰায়শঃ ( প্ৰায়ই )  
 সাধুসঙ্গেন ( সাধুসঙ্গপ্ৰভাৱে ) সারে ( সার-বিষয়ে ) প্ৰবৃত্তিঃ ( রুচি )  
 জায়তে ( উদিত হয় ); কচিঃ ( কোথাও ) কস্তু বা ( বা কাহার )  
 আকশ্মিকী ( হঠাৎ ) প্ৰবৃত্তিঃ ভবেৎ ( রুচি হইতে পাৱে )।

**টীকা—৮৯।** কুতোহবস্থানাং, কশ্মাং প্ৰবৰ্তকাৎ, কদা কশ্মিন्  
 কালে, কেন হেতুনা নিমিত্তেন। অন্তঃ স্পষ্টম্।

**টীকা—৯০-৯১।** বৈধবিধানতঃ সম্প্ৰদায়বিধিমার্গানুবৰ্তনাং।  
 অন্তঃ স্পষ্টম্।

সর্বেষাং কারণানাং বেদ্যেকং কারণং কৃপাম্ ।

বিধীনাং হেতুভূতানাং ধাতুঃ কৃষ্ণস্বরূপিণঃ ॥ ৯২ ॥

অন্তর্ভুক্ত—৯২ । হেতুভূতানাং ( কারণীভূত ) বিধীনাং ( বিধি-  
সকলের ) ধাতুঃ ( রিধানকর্তা ) কৃষ্ণস্বরূপিণঃ ( কৃষ্ণস্বরূপের ) কৃপাং  
( কৃপাকে ) সর্বেষাং ( সকল ) কারণানাম् ( কারণের ) একং ( মূল বা  
একমাত্র ) কারণং ( কারণ বলিয়া ) বেদ্মি ( জানি ) ।

টীকা—৯২ । সর্ববিষয়হেতুভূতানাং বিধীনাং বিধাতুঃ শ্রীকৃষ্ণ  
কৃপামেব মূলকারণং বেদ্মি । অহমিতি শেষঃ ।

মূল-অন্তর্ভুক্ত—৮৯ । ঐরুচি কোথায়, কখন, কাহা হইতে  
কোন্ কারণে ( লভ্য হয় )—এই বিষয়ে অনভিজ্ঞগণের হৃদয়ে  
মহাসংশয় সর্বদা বিদ্যমান ।

টীকা-অন্তর্ভুক্ত—৮৯ । কোন্ স্থান হইতে, কোন্ প্রবর্তক  
হইতে, কোন্ সময়ে, কোন্ হেতু বা কারণে । আর সকল স্পষ্ট ।

মূল-অন্তর্ভুক্ত—৯০-৯১ । কাহারও জ্ঞানসাধন হইতে,  
কাহারও বা অনর্থ-উপলক্ষি হইতে, কাহারও শাস্ত্রবিধির অনুসরণ-  
ফলে, কাহারও বা জন্ম হইতে, কাহারও অভাসের ফলে, (কিন্তু)  
প্রায়ই সাধুসঙ্গ-প্রভাবে সারবিষয়ে রুচি উদ্বিত্ত হয় ; কৃচিং  
কাহারও বা হঠাতে রুচি হইতে পারে ।

টীকা-অন্তর্ভুক্ত—৯০-৯১ । বৈধবিধানে অর্থাৎ সম্পদায় ও  
বিধিমার্গের অনুসরণে । অবশিষ্ট স্পষ্ট ।

অবাধ্যভূমহানায় সমর্থা যে নরাঞ্জিঃ ।

বদন্ত কারণং কৃষ্ণকৃপায়া দীনচেতসাম্ ॥ ৯৩ ॥

বয়ন্ত দাশ্তভাবানামাস্তাদন-বিমোহিতাঃ ।

কৃষ্ণেচ্ছাহেতুনির্দেশে অশক্তাঃ ক্ষুদ্রবুদ্ধয়ঃ ॥ ৯৪ ॥

**অন্তর্ভুক্তি—৯৩।** যে নরাঞ্জিঃ ( যে-সকল মানুষ ) অবাধ্যভূমহানায় ( অনপনেয় ভূম দূরীকরণে ) সমর্থাঃ ( সক্ষম ), [ তাহারা ] দীনচেতসাং ( দীনচিত্তগণের সম্বন্ধে ) কৃষ্ণ-কৃপায়াঃ ( কৃষ্ণকৃপার ) কারণং ( কারণ ) বদন্ত ( নির্দেশ করুক ) ।

**অন্তর্ভুক্তি—৯৪।** তু ( কিন্তু ) বয়ং ( আমরা ) দাশ্তভাবানাম ( সেবামূলক ভাবসকলের ) আস্তাদন-বিমোহিতাঃ ( আস্তাদনে মুগ্ধ ) ক্ষুদ্রবুদ্ধয়ঃ ( ক্ষুদ্রবুদ্ধিগণ ) কৃষ্ণেচ্ছা-হেতুনির্দেশে ( কৃষ্ণের ইচ্ছার কারণ-নির্দেশে ) অশক্তাঃ হি ( অক্ষমই ) ।

**টীকা—৯৩।** এষ এবাবাধাপ্রমাদঃ । দীনচেতসামকিঞ্চন-বৈক্ষণবানাঃ মস্তাকং সম্বন্ধে । তদেব শুটুরন্নাহ ।

**টীকা—৯৪।** দাশ্তভাবানামিতি বহুবচনপ্রয়োগদ্বারা শৃঙ্খারপর্যন্তভাবান् স্থচয়তি । বিধাতুঃ কৃষ্ণশ্চ বিধিতন্ত্রভাবেন তন্ত্রেচ্ছাকারণমনির্দেশ্যমিতি দক্ষব্যাম ।

**মূল-অনুবাদ—৯২।** [ আমরা ] কারণীভূত সকল বিধির বিধাতা কৃষ্ণস্বরূপের কৃপাকে সকল কারণের একমাত্র বা মূল কারণ বলিয়া জানি ।

**টীকা-অনুবাদ—৯২।** সকলবিষয়ের কারণীভূত বিধিসকলের বিধাতা শ্রীকৃষ্ণের কৃপাকেই আমি মূল কারণ বলিয়া জানি ।

কিন্তুকো নিশ্চয়ৌহস্মাকং পরেশঃ করুণাময়ঃ ।

একান্তশরণাপন্নং ন মুঞ্চতি কদাচন ॥ ৯৫ ॥

হা কৃষ্ণ করুণাসিঙ্কো পরমানন্দবারিধে ।

সুদগ্ধ্যমাঞ্চোরং মাং বধান প্রেমরজ্জুতঃ ॥ ৯৬ ॥

<sup>a</sup>অন্তর্য—৯৫ । কিন্তু অস্মাকম् ( কিন্তু আমাদের ) একঃ ( একটী )  
নিশ্চয়ঃ ( দৃঢ় বিশ্বাস<sup>b</sup>)—করুণাময়ঃ ( দয়াময় ) পরেশঃ ( পরমেশ্বর )  
একান্তশরণাপন্নং ( একান্তভাবে শরণাগতকে ) কদাচন ( কখনও ) ন  
মুঞ্চতি ( পরিত্যাগ করেন না ) ।

অন্তর্য—৯৬ । হা করুণাসিঙ্কো ! ( হা করুণাসিঙ্কো ! ) পরমানন্দ-  
বারিধে কৃষ্ণ ! ( পরমানন্দবারিধি শ্রীকৃষ্ণ ! ) আञ্চোরং ( আञ্চোর )  
[ অতএব ] সুদগ্ধ্যং ( উত্তম দণ্ডযোগ্য ) মাং ( আমাকে ) প্রেমরজ্জুতঃ  
( প্রেমরজ্জুদ্বারা ) বধান ( বন্ধন কর ) ।

মূল-অনুবাদ—৯৩ । যে সকল মানব অসাধ্য ভূম দূরী-  
করণে সমর্থ, তাহারা দীনচিত্তগণের ( অকিঞ্চনগণের ) সম্বন্ধে কৃষ্ণ-  
কৃপার কারণ নির্দেশ করুক ।

টীকা-অনুবাদ—৯৩ । ইহাই অবাধ্য ( অশোধনীয় ) প্রমাদ ।  
দীনচেতা অর্থাৎ অকিঞ্চন বৈষ্ণব আমাদের সম্বন্ধে । তাহাই পরিষ্কার  
করিয়া বলিতেছেন ।

মূল-অনুবাদ—৯৪ । কিন্তু আমরা দাশ্তভাব-সঁকলের  
আস্থাদনে মুঞ্ছ ক্ষুদ্রবুদ্ধিগণ কৃষ্ণের ইচ্ছার হেতু নির্দেশ করিতে  
অসমর্থই ।

টীকা-অনুবাদ—৯৪ । দাশ্তভাব-শব্দে বহুবচনের প্রয়োগদ্বারা  
শৃঙ্খার পর্যন্ত সকল ভাব সূচিত করিতেছেন । বিধাতা কৃষ্ণের বিধির  
অধীনতার অভাবহেতু তাহার ইচ্ছার কারণ অনির্দেশ্য,—ইহাই বক্তব্য ।

**টীকা—৯৫-৯৬।** যদ্যপি কৃষ্ণকৃপায়াঃ কারণং ন লক্ষ্যতে কৃষ্ণস্ত  
বিধিবন্ধনাভাবাঃ, তথাপি স করুণাবশতঃ একান্তশরণাপন্নং জীবং ন  
ত্যজতি। ভগবতোহপারকরুণাময়ত্বমালোচয়তঃ সিদ্ধান্তকারণ্ত হা কৃষ্ণেতি  
প্রার্থনা স্বয়মাবির্ভূব। আত্মনো ধর্মে। ভগবদ্বাস্ত্রং তদন্তরেণ আত্মচৌরিত্বম্।  
চৌরা এব দণ্ডনীয়াঃ। আদৌ তেষাং বন্ধনমেব কার্যম্। আত্মচৌরং  
দণ্ডং মাঃ ভবৎপ্রেমরজ্ঞা দৃঢ়তরং বন্ধা পরমানন্দসমুদ্রে নিমজ্জয়েতি  
ভাবঃ। যদি পরমানন্দপ্রাপ্তির্ভবতি, তর্হি কর্ত্তং দণ্ডঃ ইত্যাশঙ্ক্যাহ—হা  
কৃষ্ণ! হা জীবাকর্ষক! ভবতি কুত্রামঙ্গলম্? হা করুণাবারিধে! কুত্র  
তব দণ্ডস্তামঙ্গলত্বং করুণাময়ত্বাঃ? ইয়ং প্রার্থনাপি শরণাপত্রের্ক্ষণমিতি  
জ্ঞাতব্যম্।

**মূল-অনুবাদ—৯৫।** কিন্তু আমাদের একটী দৃঢ় বিশাস—  
করুণাময় পরমেশ্বর একান্ত শরণাগতকে কখনও পরিত্যাগ  
করেন না।

**মূল-অনুবাদ—৯৬।** হা করুণাসিদ্ধু পরমানন্দবারিধি  
শ্রীকৃষ্ণ! আত্মচৌর [অতএব] উত্তমরূপে দণ্ডযোগ্য আমাকে  
প্রেমরজ্ঞুবারা বন্ধন কর।

**টীকা-অনুবাদ—৯৫-৯৬।** কৃষ্ণের বিধিবন্ধনাভাববশতঃ যদি ও  
কৃষ্ণকৃপার কারণ দেখা যাই না, তথাপি তিনি করুণাবশতঃ একান্ত-  
শরণাগত জীবকে ত্যাগ করেন না। ভগবানের অপার করুণাময়তা  
আলোচনা করিতে করিতে সিদ্ধান্তকারের “হা কৃষ্ণ” ইত্যাদি প্রার্থনা  
আপনা হইতে উদিত হইয়াছিল। আত্মার ধর্ম—ভগবদ্বাস্ত্র, তদ্বাতীত  
আত্মচৌর্য। চোরগণই দণ্ডনীয়। প্রথমে তাহাদিগকে বন্ধন করাই

কদাচিং কুর্বতঃ কর্ম জ্ঞানমার্গাশ্রিতস্ত মে ।

জগতাং মঙ্গলার্থায় প্রার্থনাদৈ রতস্ত চ ॥ ৯৭ ॥

অক্ষপথ্যানসক্তস্ত শান্তভাবগতস্ত চ ।

প্রাদুরাসৌম্বহান্ম ভাবো ব্রজলীলাঅকম্চিতি ॥ ৯৮ ॥

**অন্তর্মুক্তি—৯৭-৯৮** । কদাচিং ( কখনও ) কর্ম কুর্বতঃ ( কর্মমার্গ অবলম্বনকারী ), [ কখনও ] জ্ঞানমার্গাশ্রিতস্ত ( জ্ঞানপথ আশ্রয়কারী ), [ কখনও ] জগতাং ( জগতের ) মঙ্গলার্থায় ( মঙ্গলসাধনার্থ ) প্রার্থনাদৈ ( প্রার্থনাদিতে ) রতস্ত ( প্রবৃত্ত ), [ কখনও ] অক্ষপথ্যানসক্তস্ত ( নিরাকারধ্যানে আসক্ত ) চ ( এবং ) [ কখনও ] শান্তভাবগতস্ত ( শান্তভাবাশ্রিত ) মে ( আমার ) চিতি ( চৈতন্ত্যে—চেতনসত্তায় ) ব্রজলীলাঅকঃ ( ব্রজলীলাময় ) মহান् ( মহা ) ভাবঃ ( সত্য ) প্রাদুরাসৌৎ ( আবিভূত হইয়াছিল ) ।

**টীকা—৯৭-৯৮** । গ্রন্থকারস্ত নিজবিদ্রণমাহ—কদাচিদিতি । নিয়াকারেশোপাসনায়াং শান্তরসপ্রসক্তস্ত মম চৈতন্ত্যে কদাচিং প্রভুকৃপয়া পরমসম্বন্ধভাবাদ্বিত-ব্রজলীলাঅকরসতত্ত্বমাবিব'ভূব । সচ্ছিদানন্দবিগ্রহাবি-ভাবাদক্ষপথ্যানং তিরোত্তিমাসীদিতি ভাবঃ ।

কর্তব্য । আত্মচোর আমাকে তোমার প্রেম-বজ্জুল্বারা দৃঢ়তরভাবে বন্ধন করিয়া পরমানন্দ-সমুদ্দে নিমজ্জিত কর—ইহা ভাবার্থ । যদি পরমানন্দ-প্রাপ্তি হয়, তাহা হইলে কেমন কুরিয়া দণ্ড হইল ?—এইক্ষণ ( প্রশ্ন ) আশঙ্কা করিয়া বলিতেছেন,—হা কুষ্ণ ! অর্থাৎ হা জীবাকর্মক ! তোমাতে অমঙ্গল কোথায় ? হা করুণাসমুদ্র ! (তোমার) করুণাময়তাহেতু তোমার দণ্ডের অমঙ্গলতা কোথায় ? এই প্রার্থনাও শরণাগতির লক্ষণ বলিয়া জানিতে হইবে । ( টীকা-অনুবাদ—৯৫-৯৬ )

তদাদি স্তুললিঙ্গাখ্যো পৃথগ্ভূতো দেহো মম ।  
স্বধর্মসাধনে কিন্তু নিরতো চ যথা পুরা ॥ ৯৯ ॥

**অন্তর্য—৯৯।** তদাদি (সেই সময় হইতে) মম (আমার) স্তুললিঙ্গাখ্যো (স্তুল ও লিঙ্গনামক) দেহো (ছইটী দেহ) পৃথগ্ভূতো (পৃথক হইয়া গেল); কিন্তু যথা পুরা (কিন্তু পূর্বের আয়) স্বধর্মসাধনে (ব্যবহারিক কর্মসাধনে) নিরতো (নিরত আছে)।

**টীকা—৯৯।** পঞ্চভূতাদ্যহঙ্কারপর্যন্তঃ স্তুললিঙ্গাত্মকঃ শরীরব্যং  
তৎকালাং স্বভাবতঃ পৃথগ্ভূতম্। তথাপি তদেহব্যং স্ব-স্বব্যবহারিকধর্ম-  
পালনে নিযুক্তমাহারব্যবহারাদৌ পূর্ববদ্ধিতিভাবঃ।

**মূল-অনুবাদ—৯৭-৯৮।** কখনও কর্মানুষ্ঠানে রত,  
(কখনও) জ্ঞানমার্গ-আশ্রিত, (কখনও) জগতের মঙ্গলসাধনার্থ  
প্রার্থনাদিতে প্রবৃত্ত, (কখনও) নিরাকার-ধ্যানে আসক্ত এবং  
(কখনও) শাস্ত্রভাব-আশ্রিত—(এবন্ধি) আমার চেতন-সন্তায়  
(বা আত্মায়) ব্রজলীলাকৃপ মহাসত্য আবিভূত হইয়াছিল।

**টীকা-অনুবাদ—৯৭-৯৮।** “কদচিং” ইত্যাদি শ্লোকে  
গ্রহকারের নিজের বিবৃণ বলিতেছেন। নিরাকার ঈশ্বর-উপাসনায় শাস্ত্রসে  
আসক্ত আমরি চৈতন্যে (চিৎ-সন্তায়) কোন সময়ে ভগবানের কৃপায় পরম-  
সম্মুক্তভাবসহিত ব্রজলীলাত্মক রসতত্ত্ব আবিভূত হইয়াছিল। সচিদানন্দ-  
বিগ্রহের আবির্ভাবে অন্তপের ধ্যান তিরোহিত হইল—এই ভাবার্থ।

**মূল-অনুবাদ—৯৯।** সেই সময় হইতে আমার স্তুল ও  
লিঙ্গ দেহব্য (চিদেহ হইতে) পৃথক হইয়া গেল; কিন্তু পূর্ববৎ  
স্বকার্য-সম্পাদনে নিরত আছে।

অহং তু শুন্দচিক্ষমৰ্মী' নিজপ্রেষ্ঠসমাশ্রিতঃ ।

চরামি যামুনে দেশে চিৎকদম্বানিলান্বিতে ॥ ১০০ ॥

**অন্তর—১০০** । শুন্দচিক্ষমৰ্মী ( শুন্দ চেতনধর্মবিশিষ্ট ) অহং ( আমি ) তু ( কিন্তু ) নিজপ্রেষ্ঠসমাশ্রিতঃ ( নিজ প্রিয়তমকে আশ্রয় করিয়া ) চিৎকদম্বানিলান্বিতে ( চিন্ময় কদম্বানিল-সেবিত ) যামুনে ( যমুনাপ্লাবিত ) দেশে ( স্থানে ) চরামি ( বিচরণ করিতেছি ) ।

**টীকা—১০০** । স্তুললিঙ্গশরীরন্বয়াদ ভিন্নঃ শুন্দজীবোথহং তু প্রেষ্ঠস্ত্র প্রাণনাথস্ত্র লীলাসহচরো ভূত্বা চিদ্ব্রবকূপ-যমুনাসিক্তে, চিৎপুলককূপ-কদম্বস্তো যঃ প্রফুল্লভাবানিলস্তেন সেবিতে চিন্তামণিময়ে পরমানন্দ-ব্রজধাম্যমুক্ষণং চরামি নানারসাস্বাদনে প্রমত্ত ইতি ভাবঃ ।

**টীকা-অনুবাদ—৯৯** । পঞ্চতৃত হইতে অহঙ্কার পর্যন্ত স্তুল ও লিঙ্গ শরীরন্বয় সেই সময় হইতে স্বভাবতঃ পৃথক্ হইয়া গেল । তথাপি সেই দেহন্বয় আহঁর-ব্যবহাৰ প্রভৃতি নিজ নিজ ব্যবহারিক ধর্ম-পালনে পূৰ্বেৰ গ্রাম নিযুক্ত আছে—এই ভাবার্থ ।

**মূল-অনুবাদ—১০০** । শুন্দ-চেতনধর্মী আমি কিন্তু নিজ প্রিয়তমকে ( শ্রীকৃষ্ণকে ) আশ্রয় করিয়া চিন্ময়-কদম্বানিলসেবিত যমুনা-প্রদেশে বিচরণ করিতেছি ।

**টীকা-অনুবাদ—১০০** । আর, স্তুল ও লিঙ্গ শরীরন্বয় হইতে ভিন্ন শুন্দ জীব আমি প্রিয়তম প্রাণনাথের লীলা-সহচর হইয়া ( ও ) নানা রস-আস্বাদনে বিশেষভাবে মত্ত হইয়া চিন্ময়বকূপ যমুনা-প্লাবিত, চিন্ময় পুলককূপ কদম্ব—তাহা হইতে প্রফুল্লভাবকূপ যে অনিল, তাহাস্বারা সেবিত চিন্তামণিময় পরমানন্দ-ব্রজধামে অমুক্ষণ বিচরণ করিতেছি,—এইকূপ ভাবার্থ ।

এতদাত্মপ্রতীতং মে সদা সাক্ষাদ্যথা দৃশি ।

প্রাগাসীজ্জড়ব্রহ্মাণ্ডমিদানীক্ষণ পৃথক্কৃতম্ ॥ ১০১ ॥

**অন্তর্বর্ণ—১০১।** প্রাক্ত ( পূর্বে ) জড়ব্রহ্মাণ্ড ( জড়বিশ ) মে ( আমার ) দৃশি ( দৃষ্টিতে ) যথা ( যেরূপ ) সাক্ষাত্ত ( প্রত্যক্ষ ) আসীৎ ( ছিল ), ইদানীম্ ( এক্ষণে ) এতৎ ( এই ) আত্মপ্রতীতিং ( আত্মপ্রতীতি ) মে ( আমার ) দৃশি ( চক্ষুতে ) সদা ( সর্বদা ) [ তদ্বৎ ] সাক্ষাত্ত ( প্রত্যক্ষ ) চ এবং পৃথক্কৃতম্ ( জড় হইতে পৃথক্ ) ।

**টীকা—১০১।** কিমেতৎ কল্পিতং পীড়ারূপং বেতি পূর্বপক্ষ-মাশঙ্ক্যাহ,—এতদিতি । ন হেতৎপ্রতীতেঃ কাল্পনিকত্বং পীড়াজগ্নত্বং বা ঘটতে,—শুন্ধাত্মনি লক্ষ্যাত, জড়সম্পর্কাভাবাজড়দেহস্ত পূর্ববহুভাচরণ-পরব্রাহ্ম । পূর্বং যথা কেবলং জড়জগৎ বিশ্঵াসভাজনমাসীৎ তথাদুনৈতৎ প্রত্যক্ষমপি কেনচিৎ গাঢ়তম-বিশ্বাসানন্দেন মঘমুল্লাসয়ত্তীতি ভাবঃ ।

**মূল-অনুবাদ—১০১।** পূর্বে জড়ব্রহ্মাণ্ড আমার দৃষ্টিতে যেরূপ প্রত্যক্ষ ছিল, এক্ষণে এই আত্মপ্রতীতি আমার দৃষ্টিতে সর্বদা ( তদ্বৎ ) প্রত্যক্ষ এবং ( জড় হইতে ) পৃথক ।

**টীকা-অনুবাদ—১০১।** ইহা কি কল্পিত, অথবা ব্যাধি-বিশেষ—এই পূর্বপক্ষ আশঙ্কা করিয়া “এতৎ” ইত্যাদি শ্লোক বলিতেছেন । এই প্রতীতির কাল্পনিকতা বীৰ্য ব্যাধিজনিত ভাব নিশ্চয়ই সন্তুষ্ট নহে ; কারণ, ইহা বিশুদ্ধ আত্মায় প্রাপ্ত, ( ইহাতে ) জড়সম্পর্কের অভাব এবং জড়দেহ পূর্ববৎ উক্ত আচরণে ব্যাপৃত । পূর্বে যেরূপ শুধু জড়জগৎ বিশ্বাসের বস্তু ছিল, সেরূপ এক্ষণে এই প্রত্যক্ষও এক অনির্বিচলনীয় বিশ্বাসানন্দদ্বারা আমাকে উল্লাসিত করিতেছে—এই ভাবার্থ ।

চুপ্পারেহপ্যমুসংপ্রবিশ্য বিমলঃ শাস্ত্রাষ্টুধৌ কৌস্তুভঃ  
প্রত্যক্ষানুমিতিপ্রমাণবিধিনা সংগৃহ সারো মণিঃ ।  
দন্তঃ সারজুষে মহামতিমতে কেদারনামাহুনা  
লুপ্তপ্রায়গতিঃ প্রমাদকলিনা রাধাপ্রিয়প্রীতয়ে ॥ ক ॥  
কৌস্তুভেশপ্রদত্তো মে দন্তস্ত কৌস্তুভো মুদা ।  
বৈষ্ণবানাং শিরোধার্যঃ সারভাজাং বিশেষতঃ ॥ খ ॥

অন্তর্য—ক । প্রমাদকলিনা ( প্রমাদরূপ কলিদ্বারা ) লুপ্তপ্রায়গতিঃ ( প্রায় লুপ্তজ্ঞান ) বিমলঃ ( বিশুদ্ধ ) সারঃ ( শ্রেষ্ঠ ) মণিঃ কৌস্তুভঃ ( কৌস্তুভ-মণি ) অধুনা ( এক্ষণে ) কেদারনামা ( কেদারনামক ) [ কোনও ব্যক্তি-দ্বারা ] চুপ্পারে অপি ( তর্গম হইলেও ) শাস্ত্রাষ্টুধৌ ( শাস্ত্রসমুদ্রে ) অমুসংপ্রবিশ্য ( অমুপবিষ্ট হইয়া ) [ শব্দানুগত ] প্রত্যক্ষানুমিতিপ্রমাণবিধিনা ( প্রত্যক্ষ ও অনুমানরূপ প্রমাণোপায়ে ) সংগৃহ ( সংগ্রহপূর্বক ) রাধাপ্রিয়প্রীতয়ে ( শ্রীরাধাকান্তের প্রীতিসাধনার্থ ) মহামতিমতে ( স্বৰূপিমান্বা অত্যুদার-হৃদয় ) সারজুষে ( সারগ্রাহীকে ) দন্তঃ ( প্রদত্ত হইল ) ।

অন্তর্য—খ । দন্তস্ত ( অর্পিতাত্ম ) মে ( আমাকে ) কৌস্তুভেশপ্রদত্তঃ ( কৌস্তুভমণির অধীশ্বর ভগবান् শ্রীকৃষ্ণকর্ত্তৃক প্রদত্ত ) কৌস্তুভঃ ( কৌস্তুভমণি ) বৈষ্ণবানাং ( বৈষ্ণবগণের ), বিশেষতঃ ( বিশেষভাবে ) সারভাজাং ( সারগ্রাহিগণের ) মুদা ( আনন্দসহকারে ) শিরোধার্যঃ ( মস্তকে ধারণযোগ্য ) ।

টীকা—ক । চুপ্পারেহপি শাস্ত্রাষ্টুধৌ প্রবিশ্য প্রত্যক্ষানুমান-প্রমাণবিধিনা কৌস্তুভমণিরূপে বিমলঃ সারঃ ময়া কেদারনাথদত্তেন সংগৃহ মহামতিমতে সারগ্রাহিণে সারগ্রাহিজনগণায়েত্যৰ্থঃ প্রদত্তঃ । কথস্তুতঃ সারঃ ? প্রমাদ-কলিনা সম্প্রদায়রাগদ্বেষ এব প্রমাদঃ স এব কলিস্তেন

লুপ্তপ্রায়গতিঃ । রাধাপ্রিয়প্রীতয়ে শৃঙ্গাররসাধিকারে জীবনাং মহাভাব-  
পর্যন্তেষু ভাবেষু ভগবৎস্বরূপানন্দরূপিণী যা হ্লাদিনী শক্তিঃ সা এব  
রাধা, তথাঃ প্রিয়ঃ পরমমাধুর্যাধারঃ শ্রীকৃষ্ণস্তুত্য প্রীতয়ে । (টীকা—ক)

**টীকা—খ ।** শাস্ত্রসমুদ্রোভূত-কৌস্তবেশে ভগবান्, তেন্দতঃ,  
দত্তশ্চ কৌস্তভোহঁয়ঃ বৈষ্ণবানাং বিশেষতঃ সারগ্রাহি-বৈষ্ণবানাং শিরো-  
ধার্যো ভবতি । শ্রীভাগবতাদি-বৃহদ্গ্রন্থে প্রবেশোপযোগিত্বেনাস্ত গ্রহস্ত  
বিশেষাদরণীয়ত্বঃ ব্যাকরণালঙ্কারাদিদোষেণ ভগবৎপ্রগ্রহানামনাদরো ন  
শ্রাদিতি বাক্যবলাঃ ।

**মূল-অনুবাদ—ক ।** প্রমাদরূপ কলিদ্বারা প্রায় লুপ্তজ্ঞান,  
বিশুদ্ধ, শ্রেষ্ঠ মণি কৌস্তব এক্ষণে ‘কেদার’-নামক কোন ‘ব্যক্তি-  
দ্বারা’ দুষ্পার হইলেও শাস্ত্র-সমুদ্রে অনুপ্রবিষ্ট হইয়া শক্তানুগত  
প্রত্যক্ষ ও অনুমানরূপ প্রমাণোপায়ে সংগ্রহপূর্বকু শ্রীরাধাকান্তের  
প্রতিসাধনার্থ মহামতি সারগ্রাহিগণকে প্রদত্ত হইল ।

**টীকা-অনুবাদ—ক ।** দুষ্পার হইলেও শাস্ত্রসমুদ্রে প্রবেশ করিয়া  
প্রত্যক্ষ ও অনুমানরূপ প্রমাণোপায়ে কৌস্তভমণিকূপ বিমিল সার আমি—  
কেদারনাথ-দত্তকর্তৃকু সংগৃহীত হইয়া প্রমবুদ্ধিমান্ সারগ্রাহীকে অর্থাং  
সারগ্রাহিজনগণকে প্রদত্ত হইল । কিরূপ সার ? প্রমাদকলি—অর্থাং  
সম্প্রদায়ে আসক্তি ও বিবেষই প্রমাণ, তাহাই কলি, তদ্বারা ঘাহার গতি  
( জ্ঞান বা সন্ধান ) লুপ্তপ্রায় । রাধাপ্রিয়প্রীতয়ে—অর্থাং শৃঙ্গাররসাধিকারে  
জীবগণের মহাভাব পর্যন্ত ভাবসকলে ভগবানের স্বরূপানন্দরূপিণী যে  
হ্লাদিনী শক্তি, তিনিই রাধা, তাহার প্রিয় পরম মাধুর্যের আধার শ্রীকৃষ্ণ,  
তাহার প্রতির উদ্দেশ্যে ।

অষ্টাদশশতে শাকে পঞ্চাঙ্গরহিতে ময়া ।

নির্মিতং কৌস্তভং ক্ষুদ্রং ক্ষেত্রে শ্রীপুরুষোত্তমে ॥

### সমাপ্তশচারং গ্রন্থঃ ।

অন্তর্ভুক্ত—শ্রীপুরুষোত্তমে ক্ষেত্রে ( শ্রীপুরুষোত্তমক্ষেত্রে—পুরীধামে )  
পঞ্চাঙ্গরহিতে ( পাঁচ বৎসরন্যুন ) অষ্টাদশশতে ( আঠার শত ) শাকে  
( শকাব্দে ) ময়া ( আমাদ্বারা ) ক্ষুদ্রং ( অর্থাৎ সংক্ষিপ্ত ) কৌস্তভং  
( কৌস্তভগ্রন্থ ) নির্মিতম্ ( রচিত হইল ) ।

মূল-অনুবাদ—খ । কৌস্তভমণির অধীশ্বর শ্রীকৃষ্ণকর্তৃক  
অর্পিতাত্মা আমাকে প্রদত্ত ( এই ) কৌস্তভ বৈষ্ণবগণের—বিশেষতঃ  
সারগ্রাহিগণের—আনন্দসহকারে শিরে ধারণযোগ্য ।

টীকা-অনুবাদ—খ । শাস্ত্রসমূজ্জ হইতে উথিত কৌস্তভের  
অধীশ্বর ভূগবান्, তাহা-কর্তৃক প্রদত্ত দত্তের অর্থাৎ সমর্পিতাত্মা জনের এই  
কৌস্তভ বৈষ্ণবগণের—বিশেষতঃ সারগ্রাহী বৈষ্ণবগণের—শিরোধার্য ।  
ব্যাকরণ-অলঙ্কার প্রভৃতি দোষে ভগবৎপর গ্রন্থসকলের অনাদর হওয়া  
অনুচিত—এই বাক্যবলে শ্রীভাগবত প্রভৃতি বৃহদ্গ্রন্থে প্রবেশের  
উপযোগিতাহেতু এই গ্রন্থের বিশেষ আদরণীয়তা ।

মূল-অনুবাদ—পুরীধামে ১৭৯৫ শকাব্দে ( ১৮৭৩ খ্রীষ্টাব্দে,  
১২৮০ বঙ্গাব্দে ) আমাদ্বারা এই সংক্ষিপ্ত কৌস্তভ ( গ্রন্থ ) রচিত  
হইল ।

গ্রন্থ সম্পূর্ণ

—৩৩—

মঙ্গলা প্রিণ্টি

ক্স., ঢাকা।